# ВБРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1912.

Nº 21.

## НОЯБРЬ-книжка первая.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЈІА БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО:                                                                                                                                                                            |                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| Къ вопросу о смашанныхъ бранахъ. (Окончаніе). Прот. Т. И. Бутковича                                                                                                                                             | 289-308                      |
| Отличительныя особенности и значеніе Отечественной войны и ея юбилейнаго чествованія. С. Н. Поношарова.                                                                                                         |                              |
| Когда умерь Великій Толстой? Силиц. Н. Янпокаго.                                                                                                                                                                |                              |
| Репигіозныя возэрвнія естествоиспытателей. Сониненіе д-ра фял. Э. Деннерта. Переводь съ 7-го ивмец, изд. воспитанниковь Харьковской 2-й мужской гимназіи, подъ реданцієй священника і. Артиномаго (Продолженіе) | <del>\$88</del> \$53         |
| Познаніе и его объекть. (Продолженіе). И. С. Продана.                                                                                                                                                           |                              |
| Спиритуалистическое ученіе о человіческой душі по произведеніямь проф. Челпанова. (Продолж.). С. П—смаго                                                                                                        | <del>365</del> — <b>87</b> 8 |
| Факты и воспоминанія изъ жизни герцоговинца на службі по дуковно-учебному відоиству. (Продолж.). Прот. і. Пичеты .                                                                                              | 879—400                      |
| П. ОТПВЛА ИЗВЪСТІЙ и ЗАМЪТОКЪ по ХАРЬКОВСКОЙ В                                                                                                                                                                  | пархіи:                      |

І. Отъ Государственнаго Ванка объявленіе.—Журналы очереднаго васъданія Оъъзда уполномоченныхъ отъ духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго утромъ 18-го Сентября 1912 года. —Епархіальныя навъщенія.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарін.—Отъ Харьковской Духовной Консисторія.—Отъ Харьковской Духовной Консисторія. Ц. Объ употребленія и почитаніи святыхъ нконъ въ Церкви Православной. Сеящ. В. Григоревича.—Епархіальная хроника.—Иноепархіальный отдъль.—Разныя навъстія и вамътки.—Объявненія.—(Отр. 401—426).



харьковъ.

Типографія "Мирный Трудъ", Діличья ул., д. № 14.

### 来 Y P H A J B

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

### состоить изъ двухъ отдъловъ:

1) Отабал ботословско-философсияго и 2) Извъстій и замьтокь по Харьковской епаркін. Согар ньог добор ститессью плирантеніе, журналь даеть статьи, прежде всего, церковнаго страктера. Ст. научальнологеническою же півлію вь этомь журналь помінь и тел изалідат дана в за области философіи вообще и вь частности пль пенкодонів, метафакател з асторы философіи. Наконець въ немъ заключается отдівль нодь направляці: "Извістія и замьтии по Харьковской епархін". Въ этоть отдівль входить постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и граждінской, пентральной и містной; статьи и замьтии руководетвенно-пастырского заравтера; сябдінія о внутренней жизни епархін; перечень текущихь важнівішихь событін перковной, государственной и общественной жизни и другія изпівстія, подання для духовенства и его прихожань въ сельскомъ быту.

Журналь выходить отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное издяніе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія свыше 200 печатныхъ листовъ.

**Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., за-границу 12 р.** съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатъ денегь не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьновъ: въ редакціи журнала "Въра и Разумъ" при Харьковской духовной семинаріи, въ харьковскихъ отдъленіяхъ "Новаго Времени", во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи; въ ки, магазинъ И. Д. Сытина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ отдъленіяхъ "Новаго Времени".

Въ реданцін журнала "Въра и Разунъ" можно получать полный комплекть наданія за 1910 г. за В руб. съ перес. За другіє годы виземпляры журнала могутъ быть пріобразаемы по особому соглашенію съ Редакціей.

#### въ редакци продается:

СОБРАНІЕ СЛОВЪ и РЪЧЕЙ Высокопреосвященнаго Ярсенія Архіеписмова Харьновскаго и Яктырскаго, говоренныхъ въ разныхъ и стахъ его смуженія. Ціна за семь кингъ самь рубней съ пересылкой. Весь чистый воходъ поступаетъ согласно воль Его Высокопреосвященства, Архіепискора Арсенія, въ нользу Общества эспомоществованія нумудающихся воспитанниковъ Харьновской Духовной Семинаріи.

### Объ изданіи журнала

# "Въра и Разумъ" въ 1913 году.

Съ благословенія Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, журналь "Въра и Разумъ" вступаєть въ ХХХ-ю годовщину своего существовація по прежней программѣ и съ прежнимь научно-апологетнческимъ богословско-философскимъ направленіемъ. Призванный служить подъ знаменемъ православія, патріотизма и русской пародности, онъ останется върнымъ своему паправленію и въ 1913 году.

Сохраняя это направленіе, журпаль по прежнему будеть заключать въ себъ статын, прежде всего, церковнаго характера. Поэтому въ него войдеть все, относящееся до богословія въ общирномъ смысль: изложеніе догматовъ въры, правиль христілиской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкин, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ. Въ противодъйствіе всюду проникающему раціонализму и невѣрію журпалъ "Въра и Разумъ" ставить задачею раскрывать и отстанвать непререкаемую истинность Христовой вѣры, хранимой въ Церкви православной.

Съ научно-апологетическою же цѣлію въ этомъ журналѣ, по прежнему, будуть помѣщаться изслѣдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи; также біографическія свѣдѣнія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени; болѣе или менѣе пространные переводы ихъ сочиненій и извлеченія изъ нихъ съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ; особенно свѣтлыя мысли философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человѣка и всегда составляло предметъ желаній и исканій лучнихъ людей какъ языческаго, такъ и христіанскаго міра.

Наконецъ, такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ, издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ будетъ помъщаться отдъль подъ названіемъ: "Извъстія по Харьковской Епархіи". Въ этотъ отдълъ войдутъ: постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархін; статьи и замътки руководственно-пастырскаго характера; свъдънія о внутренней жизни епархін; перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходить отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. с. изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія свыше 200 печатныхъ листовъ.

# Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатъ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журпала "Рѣра и Разумъ" при Харьковской Духовной Семинаріи, въ Харьковскихъ отдѣленіяхъ "Новаго Времени", во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ "Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей"; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіи; въ кн. магазинѣ И. Д. Сытина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всѣхъ отдѣленіяхъ "Новаго Времени".

#### ВЪ РЕДАКЦІИ ПРОДАЕТСЯ:

СОБРАНІЕ СЛОВЪ и РЪЧЕЙ Высокопреосвященнаго Арсенія Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, говоренныхъ въ разныхъ мѣстахъ его служенія. Цѣна за семь книгъ семь рублей съ пересылкой. Весь чистый доходъ поступаетъ согласно волѣ Его Высокопреосвященства, Архіепископа Арсенія, въ пользу Общества вспомоществованія нузісдающимся воспитанникамъ Харьковской Духовной Семинаріи.



Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Esp. XI.



# Къ вопросу о смѣшанныхъ бракахъ.

(Окончаніе) \*).

Получивъ Высочайшее повельніе 19 марта при указы ·Св. Синода отъ 12 апръля, "для надлежащаго исполненія" и безъ всякихъ поясненій, преосвященный Платонъ, считая дъло подлежащимъ исполненію въ кругу православнаго духовенства и встръчая множество недоумъній, вызываемыхъ этою мърою на практикъ, счелъ долгомъ предварительно испросить разръщенія этихъ недоумьній. Тотчасъ же по полученіи указа, именно отъ 17 апріля, онъ обратился въ Св. Синодъ по поводу перваго, прежде всего возникшаго у него, недоумвнія, именно, ко всвив ли православнымв, въ томъ числъ и русскимъ и вообще прівзжающимъ въ край, относится Высочайшее повельніе, или только къ туземцамъгерманскаго, эстонскаго и латышскаго происхожденія. Отъ 23 апр. изъ Ст. Петербурга, гдъ уже третій годъ состоялъ присутствующимъ въ св. Синодъ, преосв. Платонъ предложиль рижской консисторіи "объявить священникамъ фижской епархіи о Высочайшемъ повельніи, а вмысть съ тымъ предписать имъ, чтобы они не разглащали о немъ впредь до особаго моего распоряженія, но имъли его въ виду при совершеніи браковъ между лицами православнаго и протестантскаго исповъданій и благоразумно располагали своихъ прихожань, желающихь вступить въ бракъ съ лютеранами, чтобы они избирали себъ жениховъ и невъстъ между православными, такъ какъ это гораздо полезнве для вихъ въ религіозномъ и семейномъ отношеніяхъ". Такъ какъ это

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ", № 20 за 1912 годъ.

предложеніе послано изъ Петербурга, то очевидно, что въ немъ выражено было не личное только мивніе Преосвященнаго, но и мивніе тогдашняго церковнаго правительства. Рижская консисторія, получивъ это предложеніе Пр. Платона, но безь обычнаго въ такихъ дълахъ указа св. Синода, который въ настоящемъ случав данъбылъ Преосвященному лично, лишенная всякихъ объясненій, естественно вызываемыхъ дъломъ, смущена была, какимъ образомъ исполнить предложение. Отъ 5 мая Преосвященный снова предложилъ консисторіи объявить духовенству Высочайшее повельніе для исполненія въ отношеніи "коренныхъ жителей прибалтійскихъ губерній германскаго, эстскаго и латышскаго происхожденія". Оть 10 мая консисторія разослала объ этомъ циркуляръ благочиннымъ. Въ приходахъ, въ захолустьяхъ, этотъ циркуляръ произвелъ всеобщее смущеніе. Священники недоумъвали: "не требовать подписокъ", --- но можно ли рас-полагать къ тому, или убъждать къ крещенію дътей въ православіе? Какъ поступать, въ случав брачующіеся ръшительно откажутся оть всякихъ убъжденій? Нельзя ли отклонять такіе браки, дабы не обратить таинство брака въ простую церемонію и молитвъ—въ пустой звукъ для брачущихся? Принимать ди подписки отъ тъхъ, которые сами пожелають или согласятся дать таковыя? Наконець,-главное, -- какъ согласить данное распоряжение съ канонами православной церкви? Почему не присовокуплено къ Высочайшему повельнію объясненіе св. Синода по этому дълу, кое приложено къ Духовному Регламенту относительно закона 1721 г. и безъ котораго совъсть іерея должна оставаться связанною данною при рукоположеніи присягою въ соблюдении каноновъ и постановлений православной церкви? При другихъ обстоятельствахъ, эти вопросы въ большинствъ, можеть быть, и не имъли бы мъста, другіе были бы разръшены или облегчены; но въ данномъ положеніи они являлись неизбъжно для священниковъ и, при строго критическомъ отношеніи лютеранъ въ каждому ихъ шагу, отзывавшемуся на понятіяхъ народа о достоинствъ самой православной церкви, настойчиво требовали разръшенія. Особенно всъхъ связывалъ вопросъ объ отношени произведенной перемъны къ церковнымъ канонамъ и постановленію св. Синода отъ 18 августа 1721 г. (вышеупомянутое объяснение въ Духов. Регламенть). Одинь за другимъ, потомъ всъ вмъсть по благочиніямъ священники подали Преосв. Платону просьбы ходатайствовать предъ св. Синодомъ о разръшеніи ихъ іерейской совъсти. Съ другой стороны, народъ, възначительномъ большинствъ оставшійся върнымъ православію, пришелъ въ совершенное недоумъніе. Среди крайнихъ угнетеній, онъ утьшаль себя въ своей простоть тымь соображениемь, что его въра-царская въра, что соблазны, подговоры, преслъдованія и насилія къ измене православію, отторгающія отъ церкви слабодушныхъ, есть произволъ, который раньшепозже покарается закономъ. Теперь это утъщение отнято у него, лютеранамъ дается свобода пользоваться всеми средствами для предупрежденія подписокъ и крещенія дітей въ православную въру. Смущеніе православныхъ такъ было велико, что они готовы были не вфрить священникамъ, что существуеть такое Высочайшее повельніе, особенно въвиду того, что самый законъ не отмененъ. Они обращались къ Преосв. Платону съ самыми наивными вопросами по этому предмету и съ просъбами ходатайствовать предъ Государемъ Императоромъ объ отмънъ такового повелънія, если оно дъйствительно послъдовало.

Но когда въ православной средъ происходило это понятное смущение и недоумъние, со стороны лютеранскихъ радфтелей пущено въ ходъ все, чтобы еще больше смутить умы и спутать все дело. Не даромъ ландтагъ съ такимъ нетеривніемъ ожидаль извастія объ "устраненіи преградъ для свободы совъсти" о которомъ ходатайствовалъ генераль-губернаторь телеграммой отъ 23 марта. Еще Высочайшее повелъніе 19 марта не было получено въ рижской консисторіи и никто изъ священниковъ не зналъ о немъ, какъ уже по всей лифляндіи пасторы объявили каоедръ въ кирхахъ, помъщики на мызахъ, разные агенты разосланы были объявлять о немъ по деревнямъ, колоніямъ, мельницамъ, даже корчмамъ. Объявленіе, какъ со сторонъ доносили священники и прописывали въ своихъ жалобахъ православные прихожане, производимы были въ тъхъ формахъ, какія составляли предметь столь долгихъ усилій дворянь и пасторовь, именно, что лютеранство поставлено господствующей религіей въ крав и потому можно не только крестить всвхъ двтей, но и переходить всвмъ въ

лютеранскую въру. За объявленіемъ слѣдовало исполненіе; страсти разнуздались, повсюду усилены были подговоры, объщанія благъ земныхъ, понужденія и понукиванія.

Въ цъломъ этомъ возбуждении и недоразумънии, прямо вызванныхъ мфрою 19 марта, которыхъ притомъ нельзя было не предвидъть, генералъ-губернаторъ ръшительно всю вину приписываль православному духовенству и употребляль всъ старанія только къ тому, чтобы оградить лютеранскіе интересы отъ посягательства со стороны православной. Угнетеннымъ и страждующимъ являлось лютеранство, гонителемъ его и противникомъ правительства стало православное духовенство. Ничего не предпримая къ тому, чтобы сдержать лютеранскую сторону, не внимая іникакимъ жалобамъ православныхъ, онъ настаивалъ на томъ, что все возбужденіе въ краж происходить отъ неточнаго исполненія православнымъ духовенствомъ Высочайшаго повелънія 19 мар. Получивъ разръшение на объявление лютеранскому духовенству этого Высочайшаго повелвнія, онъ не объявляль его до 21 окт., предоставляя дълу итти собственной дорогой, подъ предлогомъ ожиданія, пока православное духовенство съ своей стороны надлежаще исполнить его. Начался цёлый рядъ мёръ, чтобы заставитъ это духовенство точно исполнять Высочайшее повельніе. Объясненія, указанія и настоянія шли отъ министерства внутр. дёлъ, которому теперь принадлежало руководство всемъ деломъ, и отъ новаго Оберъ-Прокурора св. Синода.

Мы сказали, что Преосвященный Платонь, получивь указь св. Синода отъ 12 апр., тотчасъ вошель съ ходатайствомь о разръшеніи вопроса: ко всъмь ли православнымь относится Высочайшее повельніе, или только къ туземцамь? Св. Синодь только 16 іюня приступиль къ рышенію этого вопроса. Промедленіе понятно среди недоумьній, въ какія существенно ставила православную церковь мъра 19 марта. Св. Синодь полагаль, что слъдовало бы принимать эту мъру въ смыслъ финияндскаго закона, т. е. что ей подчиняются только коренные жители края и притомъ, чтобы дъти крещены были въ въру отца. Постановлено "представить объ этомъ на Высочайшее усмотръніе". Было ли представлено это мнъніе на Высочайшее усмотръніе: изъдъль св. Синода не видно. Оть 13 окт. Пр. Платонъ повторилъ свое ходатай-

ство по этому дѣлу. Но св. Синодъ уже ничего не могъ постановить, а графъ Шуваловъ отъ 28 окт., увѣдомилъ преосвященнаго, что онъ находить сдѣланное имъ отъ 5 мая распоряженіе о примѣненіи Высочайшаго повелѣнія только къ туземцамъ прибалтійскихъ губерній неправильнымъ, такъ какъ этимъ распоряженіемъ русскіе лишились бы предоставленной имъ льготы", и просилъ немедленно отмѣнить его. Цреосвященный Платонъ подчинился этому требованію, безъ сомнѣнія, имѣя къ тому внушительныя побужденія.

Отъ 22 окт., гр. Шуваловъ, въ письмъ на имя стра внутр. дёль, излагая печальное положеніе религіозныхъ дълъ въ краъ, по поводу Высочайшаго повельнія 19 марта и возлагая всю вину въ немъ на православное духовенство, между прочимъ указывалъ на мфры "придуманныя духовенствомъ" въ цъляхъ противудъйствія Высочайшему повельнію. Этими мърами по его мньнію, были: 1) требованіе священниками отъ православнаго брачущагося лица знанія главнъйшихъ молитвъ, а также исповъди и пріобщенія св. тайнъ, и 2) подпись такъ называемаго обыска. Вопросъ объ этихъ мърахъ возбужденъ пасторами и лифляндской консисторіей, которые въ жалобахъ своихъ генералъ-губернатору свидътельствовали, что прежде изданія Высочайшаго повелънія эти мъры не существовали и что онъ "придуманы" православнымъ духовенствомъ именно для того, чтобы парализовать дъйствіе этого повельнія. Такъ теперь говорили представители лютеранства, которые до сего времени однимъ изъ важнъйшихъ аргументовъ противъ православія эстовъ и латышей ставили недостаточность знанія ими въры, которую они принимають, невъдъніе истинъ ея, которые выставляли девизомъ своей религіи сознаніе и разумное убъжденіе, которые считали догматомъ лютеранства требованіе, дабы лица обоего пола, по достиженіи брачнаго возраста, подвергались шестинедельному изученю и повторенію истинъ лютеранства, затъмъ публичному экзамену предъ всею церковью и пріобщенію, и ставять это требованіе абсолютнымъ условіемъ для принятія въ число членовъ церкви (confirmatio). Генералъ-губернаторъ, вполнъ раздъляя ваглядъ пасторовъ на требованія священниковъ знанія молитвъ, исповъди и пріобщенія св. тайнъ предъ бракомъ, со стороны лица правоолавнаго, выражаль (въ томъ же письмф)

убъжденіе, что "если эти стъсненія будуть продолжаться то положеніе здёсь вопроса о смёшанных бракахь едвали можеть улучшиться". Онъ указываль на неразвитость крестьянь, признаваль недостойнымь и преступнымь со стороны священниковъ стараніе поднять сознаніе ихъ этими мърами и, наконецъ, выражалъ "сомнвніе, чтобы достоинство православной церкви, ея успъхи, могли вызывать подобныя мъры". Освъдомившись отъ генералъ-губернатора о содержаніи этого письма его, преосвященный Платонъ, отъ 25 окт., отнесся къ министру внутр. дълъ съ объяснениемъ, что 1) знаніе важнъйшихъ молитвъ брачущимися требуется § 122 книги о должностяхъ пресвитеровъ приходскихъ, и это дълается православными священниками прибалтійскаго края не со времени изданія Высочайшаго повельнія но издавна, и въ доказательство ссылался на свой циркуляръ къ духовенству въ 1858 г. съ подтвержденіемъ неослабнаго исполненія этого правила; 2) исповъдь и св. причастіе предъ бракомъ требуются, какъ древнее установленіе, кормчею книгою ч. 2, гл. 50, о тайнь супружества; 3) обыски требуются законами. Преосвященный Платонъ съ своей стороны указываль, что, по поводу смѣтанныхъ браковъ, со времени 10 мар., въ цъломъ крат возникли раздоры, главпричиною которыхъ служитъ вмътательство въ это дъло пасторовъ, и выражалъ свое мнъніе, что лучшимъ средствомъ въ данныхъ обстоятельствахъ для устраненія раздоровъ была бы отмвна самихъ смвшанныхъ браковъ. Это письмо Преосв. Платона министръ внутр. дълъ получилъ 80 окт., но 29 окт. онъ уже успълъ доложить Государю Императору письмо гр. Шувалова отъ 22 окт. На этомъ послъднемъ рукою министра отмъчено: "Доложено Его Величеству по предварительномъ соглашеніи съ Оберъ-Прокуроромъ св. Синода и Высочайте повельно: объявить Оберь-Прокурору для передачи и исполненія по принадлежности Высочайшую волю, чтобы состоявшееся повельніе объ отмынь предбрачныхъ подписокъ исполнялось въ точности и чтобы смъщаннымъ бракамъ не предоставлялось произвольныхъ и неправильныхъ затрудненій, посредствомъ требованія предварительнаго исполненія или соблюденія такихъ условій, исполненіе или соблюденіе которыхъ не требуется или доселъ мъстнымъ духовенствомъ не требовалось при бракахъ

православныхъ между собою". Графъ Толстой увъдомленъ быль объ этой Высочайшей воль въ тотъ же день и на другой день, 30 окт., уже сообщиль о ней преосв. Платону, буквально по приведенной помъткъ министра внутр. дълъ, безъ всякихъ поясненій. Письмо преосв. Платона министръ, по предварительномъ соглашении съ Оберъ-Прокуроромъ св. Синода, доложилъ Государю Императору 5 нояб., но вмъстъ съ другимъ собственноручнымъ письмомъ гр. Шувалова, который между прочимъ завърялъ, что "En general Platon, n'est pas un mauvais homme, il sonnait le pays et pourrait ètre trés bien á sa place, s'il se decidait une fois pour toutes à se diriger d'aprés les ordres du Synode (Оберъ-Прокурора) et non d'aprés les articles de la Gasette de Moscou. Ce resultat sera obtenu aussitot que les chefs parleront un langage serieux".—Письмо пр. Платона осталось такихъ образомъ безъ последствій. Тогда же доложена была Его Величеству копія протеста гр. Шувалова противъ ограниченія преосв. Платономъ Высочайшаго повельнія 19 марта кругомъ туземцевъ германскаго, эстонскаго и латышскаго происхожденія и съ той поры этотъ протесть принять въ руководство для православнаго духовенства.

Между тъмъ, пр. Платонъ, по донесеніямъ священниковъ, постоянно заявлялъ о препятствіяхъ со стороны пасторовъ въ смешанныхъ бракахъ. Такъ пасторы, обязанные оглашеніемъ о такихъ бракахъ въ кирхахъ (вспомнимъ ходатайство ихъ въ 1819 г. объ установленіи этихъ оглашеній), требовали, чтобы для этого женихъ и невъста предварительно являлись къ нимъ. При этомъ, они всячески убъждали ихъ не склоняться ни на какія убъжденія и заявить, что желають крестить своихъ будущихъ дътей въ лютеранство. Въ случав несогласія православной половины, лютеранская половина подвергалась настоянію избрать другого жениха или невъсту, причемъ неръдко пасторы давали деньги въ возмъщение произведенныхъ уже расходовъ по дъламъ сватанья, и случалось, что объ половины являлись потомъ къ священнику и ложили предъ нимъ эти деньги во свидътельство настоянія со стороны пастора. Лютеранской половинъ строго воспрещали являться къ священнику до вънца, отчего происходили потомъ замъщательства при совершении брака, и одинъ священикъ дъйствительно повънчалъ не то

лицо, которое значилось въ оглашеніяхъ и въ обыскъ. Въ случав решительнаго отказа объихъ сторонъ отъ увещаній и понужденій, пасторы подъ разными предлогами медлили оглашеніемь въ кирхахъ, пока не наступаль пость. Лицъ, давшихъ подписки до 19 мар. пасторы склоняли къ заявленію, что они не знали, какую бумагу даваль имъ подписать священникъ. По всъмъ этимъ и подобнымъ случаямъ, гр. ІНуваловъ, постоянно настаивавшій, чтобы священники ни подъ какимъ предлогомъ не брали подписокъ при бракахъ и никоимъ образомъ не касались при этомъ совъсти брачущихся, не предпринимали въ отношеніи къ пасторамъникакихъ мъръ, и резолюдія его па подобныхъ сообщеніяхъ была одна" "оставить это дівло безъ послівдствій". Напротивъ, по жалобамъ пасторовъ и лютеранъ, что священники склоняють лютеранскую половину къ принятію православія: онъ, отзывомъ на имя пр. Платона отъ 11 ноябр. за № 3823, указывая на то, что старается избъгать въ духовныхъ дълахъ слъдствій, просиль его снабдить православное духовенство надлежащимъ по сему предмету наставлениемъ для прекращенія вышеозначенныхъ случаевъ, которые въ противномъ случав потребовали бы еще другихъ правительственныхъ мфръ.

Отъ 10 янв. 1866 г., преосв. Платонъ, по просьбамъ всъхъ священниковъ, вошелъ въ св. Синодъ съ ходатайствомъ о разръшении ихъ совъсти соотвътственнымъ объяснениемъ по поводу повельнія 19 мар. Между тымь, еще вь томь же письмъ на имя министра внутр. дълъ отъ 22 окт. гр. Шуваловъ предупреждалъ, что всего "одинъ или два православныхъ священника" просили о разръшеніи ихъ совъсти и что это домогательство, которое, по мн внію моему, есть попытка сопротивленія м'врамъ высшаго правительства, не найдетъ защиты ни въ св. синодъ, ни у Оберъ-Прокурора, и что излишнимъ снисхожденіемъ въ этомъ случав не будуть вызваны подобныя же заявленія оть прочихь членовь православнаго духовенства, что-прибавляеть онъ-несомнънно поставило бы правительство въ затруднительное положеніе". Но на той дорогъ, на которую министръ внутр. дълъ успълъ поставить все двло, это опасеніе уже было излишнимъ, выходъ изъ затрудненія оказался простымъ діломъ. Вмісто разсужденій и объясненій со стороны св. синода, который,

очевидно, не могъ дать ихъ, Преосв. Платонъ вызванъ былъ въ Петербургъ, вмъстъ съ гр. Шуваловымъ. "Бывши въ Петербургъ-писалъ преосв. Платонъ въ циркуляръ своемъ къ благочиннымъ отъ 14 февр.—я совъщался по предмету смъщанныхъ браковъ въ прибалтійскихъ губерніяхъ съ главнъйшими членами св. синода, объяснялся о нихъ съ г. синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, прибалтійскимъ генералъгубернаторомъ и министромъ внутр. дълъ, и удостоился лично получить наставление отъ Его Императорскаго Величества. Вследствіе сего, поручаю вамь, о. благочинный, объявить безъ огласки подвъдомственнымъ вамъ священни. камъ, что Государь Императоръ изволилъ подтвердить мнф, чтобы православное духовенство рижской епархіи въ точности исполняло помянутое повельніе его и отнюдь не дълало никакихъ произвольныхъ и папрасныхъ затрудненій къ совершенію браковъ между православными и лютеранами". Далъе изъ циркуляра оказывалось, что священникамъ предлагалось успокоить свою совъсть слъдующими соображеніями: "а) во время 6 Вселенскаго собора не было еще протестантовъ и поэтому при составленіи 72 правила его они въ виду не имълись; б) въ опредъленіи св. синода 1721 г., напечатанномъ въ духовномъ Регламентъ, не дозволяется иновфрцамъ жениться безъ подписки о воспитаніи дътей ихъ въ православной въръ на русскихъ дъвкахъ и вдовахъ, но не запрещается вънчать ихъ безъ такой подписки съ лицами другого племени, каковы напр. жители прибалтійских губерній германскаго, эстонскаго и латышскаго происхожденія; в) св. синодъ, объявивъ указомъ отъ 12 апр. прошедшаго года для надлежащаго исполненія Высочайшее повельніе, чрезъ то самое даетъ разумьть, что такіе браки безпрепятственно могуть быть совершаемы безъ вышеозначенныхъ подписокъ". Что касается знанія символа въры, молитвы Господней и 10 заповъдей и говънья предъ бракомъ, то требование это разръщалось священникамъ подъ тъмъ непремъннымъ условіемъ, чтобы "1) если окажется, что они не знають достаточно сихъ предметовъ, то не слъдуеть счичать сего причиною къ несовершенію или замедленію браковъ", 2) "священники могутъ внушать прихожанамъ своимъ, вступающимъ въ бракъ, чтобы они очистили свою совъсть покаяніемъ и пріобщеніемъ Св. Таинъ", ноопять—неисполненіе этого требованія не должно служить препятствіемъ къ совершенію брака. И, циркуляръ оканчивался предостереженіемъ, что поведеніе въ этомъ дѣлѣ священниковъ "считается нѣкоторыми правительственными лицами за сопротивленіе Высочайшему повелѣнію и можетъ имѣть вредныя послѣдствія".

Оть 21 того же февр., гр. Толстой увъдомиль преосв. Платона, что онь докладываль копію этого циркуляра Государю Императору и что Его Величество "изволиль выразить увъренность, что засимъ прекратятся всякія недоразумьнія объ исполненіи Высочайшаго повельнія по сему предмету".

Къ крайнему прискорбію, недоразумѣнія по этому предмету не только не прекратились, но и усилились и только измѣнили свою форму. Приведемъ одинъ примѣръ.

Въ томъ же году, вскоръ за вышеприведеннымъ циркуляромъ, преосв. Платонъ, видя свою паству со всъхъ сторонъ обуреваемою и расхищаемою, обратился къ ней съ словомъ утъщенія и назиданія. Онъ напечаталь въ духовномъ журналѣ "Странникъ" семь окружныхъ посланій къ православному народу, въ которыхъ объяснялъ истины православія, убъждаль твердо стоять въ нихъ, не увлекаться чуждыми ученіями, повиноваться правиламъ и постановленіямъ церкви. Эти посланія тогда же переведены были на языки эстонскій и латышскій и распространены въ народъ. Народъ православный съ жадностью читалъ ихъ; даже лютеране покупали листки посланій, читали и обсуждали ихъ, подъ вліяніемъ ихъ значительная часть лютеранскаго прихода въ Курляндіи (Тукумъ), не смотря на самое опасное время, присоединялись къ православной церкви. Эти посланія, по словамъ записки, составленной въ канцеляріи курляндскаго губернатора и препровожденной имъ, отъ 4 іюля 1867 г., директору департамента иностр. исповъданій гр. Сиверсу, "произвели весьма тревожное впечатленіе на обывателей Курляндской губ. и крайне взволновали умы между всъми сословіями населенія этой губерніи". Мъстныя власти повсюду отбирали листки этихъ посланій, подвергали аресту, суду и штрафамъ распространителей ихъ-по той причинъ, какъ они оффиціально объясняли, что эти посланія не пропущены были мъстною (лютеранскою) цензурою. Въ мартъ 1867 г. пр. Платонъ перемъщенъ на иную каеедру.

Преемникъ преосв. Платона постоянно ходатайствовалъ объ огражденіи православной церкви отъ угрожающаго ей "полнаго разстройства", постоянно жаловался на полный произволь пасторовь, ходатайствоваль объ изменени данной пасторамъ инструкціи, о разъясненіи Высочайшаго повельнія 19 мар. св. синодомъ, и т. д. Но какой отвыть могъ дать ему въ этомъ дълъ св. синодъ!.. Ни по одному такому ходатайству отвъта не получено отъ него. Между тъмъ, рижскіе генералъ-губернаторы продолжали усилія своихъ предшественниковъ. Гр. Барановъ, на заявленія преосвященнаго относительно пасторовъ, прямо признавалъ, что, "на основанін инструкцін, онъ не считаеть себя въ правъ воспретить пасторамъ подобныя дъйствія". Генералъ Альбединскій, напротивъ, по жалобамъ пасторовъ на священниковъ, отзывомъ на имя преосвященнаго отъ 4 февр. 1867 г., погровиль православному духовенству судомъ. Много стараній приложиль онь къ матеріальному обезпеченію православнаго духовенства, къ улучшенію православныхъ школъ, къ постройкъ православныхъ церквей, но всъ эти добрыя мъры не измънили нравственнаго положенія православнаго духовенства и народа...

Что же? удовлетворилось ли остзейское дворянство и протестантское духовенство всёми этими мёрами къ упроченію "свободы совёсти" для лютеранъ? Совсёмъ наобороть. Немедля послё изданія Высочайшаго повелёнія 19 марта, остзейскіе представители дали правительству ясное доказательство того, что они приняли эту мёру только какъ почву для своихъ стремленій и какъ первый шагъ къ нимъ.

Оть 27 апр. 1865 г. лифляндскій предводитель дворянства кн. Ливенъ представилъ на имя министра внутр. дѣлъ краткую меморію, въ которой, разъясняя какъ необходимость, такъ и сферу отмѣны 67 ст. т. Х св. зак., заявляль, что, въ соотвѣтствіе съ этою отмѣною, должны быть отмѣнены для прибалтійскаго края всѣ первыя 78 статей того же тома. Онъ утверждалъ при этомъ, что въ остзейскихъ губерніяхъ до послѣдняго времени "въ дѣлахъ вѣроисповѣданія и въ особенности при заключеніи смѣшанныхъ браковъ существуетъ законъ свободы совѣсти", основанный на дарованныхъ краю привиллегіяхъ, и что хотя "фактически" наблюдался иной порядокъ, въ пользу православія, но этотъ

порядокъ "заключаетъ въ себъ нарушение закона". Таково, заключаеть онъ, "укоренившееся въ оствейскихъ губерніяхь убъжденіе", и "это убъжденіе нъсколько успокаиваеть умы, такъ какъ всъ надъялись на возстановление стариннаго права, дарованнаго оствейскимъ губерніямъ разными трактатами и до сихъ никогда никакими законами не отмъненнаго". Одновременно съ этимъ заявленіемъ поступила и записка курляндскаго предводителя гр. Кайзерлинга. Въ этой запискъ указываются слъдующія несообразности XI т. Св. Зак. въ отношеніи къ Курляндіи: ст. 1: "Православная церковь есть первенствующая и господствующая"...; ст. 4: "одна только господствующая православная церковь имфеть право убъждать послъдователей иныхъ христіанскихъ исповъданій иновърцевъ къ принятію ея ученія о въръ"; ст. 5: "Если исповъдующіе иную въру пожелають присоединиться къ въръ православной, то никто ни подъ какимъ видомъ не долженъ препятствовать исполнению сего желанія". Гр. Кайзерлингъ напоминалъ при этомъ: "Въ мапифестъ Императрица Екатерина II 18 апр. 1795 г. Императорскимъ словомъ своимъ за себя и преемниковъ своихъ именно объявила, что "свободное исповъдание въры, отъ предковъ наслъдованной, соблюдено будеть въ цілости". Онъ поэтому признаваль необходимымь, "чтобы дёйствіе всёхь статей введенія 1 ч. XI т. было отм'єнено въ отношеніи къ лютеранской церкви остзейскихъ губерній".

И такъ, дъло поставлено ясно: отмъна закона о смъшанныхъ бракахъ сама по себъ не имъетъ смысла, необходимо отмънить всъ законы въ пользу православія въ прибалтійскомъ крат и признать привиллегіи (условныя, въ общихъ выраженіяхъ) за ненарушимые трактаты. Представители края имъли теперь на своей сторонъ требованія самой логики: нътъ возможности примънить сполна Высочайшее повельніе 19 марта, не отмънивъ всъхъ законовъ, съ которыми оно прямо или посредственно сталкивается и не признавши лютеранство господствующею върою въ крат, а православіе—терпимою, а затъмъ нътъ возможности удержать лютеранство на этой высотъ безъ признанія привиллегій за трактаты съ державой. Невозможно болье обличить крайнюю легкость и мечтательность нашихъ политиковъ, думавшихъ отмъною закона о смъшанныхъ бракахъ успокоить лютеранскую совъсть въ прибалтійскомъ крат.

Не удовлетворилось этою мфрою и лютеранское духовенство. Отъ 25 сентября 1865 года, вице-президентъ генеральной лютеранской консисторіи Ульманъ препроводиль министру внутреннихъ дълъ "меморіалъ" лифляндской лютеранской консисторіи. Не смотря на Высочайшее повельніе 19 марта, консисторія заявляла, что "евангелическо-лютеранскіе пасторы и значительная часть лифляндскаго населенія. присоединеннаго въ 40-хъ годахъ къ православію, подвержены тяжкимъ стъсненіямъ совъсти" и что отъ этого стъсненія "ожидаются крайнія последствія, могущія повести къ окончательному ниспроверженію церковныхъ и гражданскихъ порядковъ, если не будутъ приняты мфры къ удовлетворенію настоятельный шей потребности лютеранской церкви въ измъненіи существующихъ на сей предметъ постановленій". К-рія просила: 1) принять ръшительныя мъры противъ православныхъ священниковъ въ дълъ о смъщанныхъ бракахъ и 2) предоставить посторамъ право совершать всф требы для православныхъ крестьянъ. Но вмфстф съ тъмъ она заявляла, что смотритъ на объ эти мъры какъ на временныя, переходныя, "пока вслъдствіе измъненія обстояокажется возможнымъ разрѣшить крестьянамъ тельствъ формальный переходъ въ лютеранскую въру". Вотъ къ чему стремилось лютеранское духовенстро и вотъ какъ оно смотръло на Высочайщее повелъніе 19 марта!

Признанія гр. Шувалова, по поводу этого "Меморіала", высказанныя въ знакомомъ уже намъ письмѣ его къ министру внутреннихъ дѣлъ отъ 22 октября, вводять насъ въ тайникъ политики дѣла о смѣшанныхъ бракахъ и показываютъ, что сами виновники этой политики слишкомъ скоро увидѣли себя попавшими въ западню, изъ которой нѣтъ выхода. "Вѣроятно, писалъ онъ въ этомъ письмѣ, Вы, милостивый государь, какъ и я, сожалѣете о томъ, что правительство въ 1845 и 1846 г.г., не ограничиваясь лишь нравственнымъ покровительствомъ православію, взяло, такъ сказать, движеніе это въ свои руки и этимъ возложило на себя отвѣтственность какъ за настоящее положеніе этого дѣла, такъ и за разрѣшеніе его въ будущемъ. Высочайшій указъ 1865 г. объ отмѣнѣ предбрачныхъ подписокъ казалось бы

могъ дать всему дълу такое направленіе, которое заключало въ себъ ручательство постепеннаго и правильнаго его разрешенія безъ принятія такихъ радикальныхъ меръ, кои могли имъть видъ равнодушія къ интересамъ господствующей церкви. Мърою этою не разръшаются переходы изъ православной въ лютеранскую церковь, но допускаются лишь смъщанные браки безъ всякаго обязательства насчетъ воспитанія дітей, оть сихь браковь родившихся, и этимь какъ бы указано, что разръшение религиознаго вопроса можетъ состояться не тотчась, но только въ будущемъ поколвніи. Для осуществленія сей благой мысли необходимо было содыйствіе православнаго духовенства. Къ сожальнію, это важное условіе успъха духовенствомъ не выполняется"... Положеніе действительно безвыходное, если главный расчеть въ такомъ дълъ возлагался на православное духовенство, т. е., чтобы оно своими руками передавало лютеранству чадъ православія и уничтожило бы православную въру въ народъ "если не теперь, то въ будущемъ поколъніи",...

Мфра за мфрой принимались затьмъ, чтобы поставить православное духовенство на эту дорогу, а надежды на успъхъ задуманнаго плана все болъе и болъе разрушались. "C'est avec un sentiment douloureux—докладываль онъ Годарю Императору въ письмъ (я пользовался копіей этого письма, находящейся въ дёлё департамента иностранныхъ исповъданій подъ заглавіемъ: "Приложеніе къ дълу о смъшанныхъ бракахъ", безъ №, листъ 54—56, на этой копіи годъ и число письма не означены; по содержанію опо должно быть отнесено къ началу 1866 г., когда Шуваловъ уже просиль объ увольненіи его отъ должности генераль-губернатора)—que j'aborde la question confessionelle dans les Provinces Baltiques. Elle se trouve aujoud'hui dans une fase, où il serait déplorable de la laisser plus longtemps. C'est pourquoi je viens la soumettre à l'attention toute particulière de Votre Majesté... Je cherche pour elle une solution, qui de jour en jour devient plus urgente". Горько жалуется онъ затымъ на преосв. Платона и на православных священниковъ, но все таки не можетъ придумать иного способа для успъха дъла, какъ содъйствіе православнаго духовенства и даетъ совъты Государю, какъ расположить духовенство къ этому содъйствію, употребляя все вліяніе на преосвященнаго Платона, котораго онъ продолжалъ считать подходящимъ для этого дъла.

Отъ 20 декабря 1866 г., состоя уже шефомъ жандармовъ, гр. Шуваловъ, вслъдствіе сообщенія министра внутреннихъ дѣлъ о крещеніяхъ "по нуждѣ", отвѣчалъ, что "религіозный вопросъ въ прибалтійскомъ краѣ находится въ затруднительномъ и отчасти въ безвыходномъ положеніи", что въ этомъ вопросѣ невозможно руководствоваться буквою закона, необходимы личныя указанія Государя Императора, — что по вопросу о крещеніяхъ "по нуждѣ" нельзя ожидать "никакой пользы отъ оффиціальной переписки", а ограничиться бы личнымъ обмѣномъ мыслей между министромъ, Оберъ-Прокуроромъ св. Синода, генералъ-губернаторъ и шефомъ жандармовъ.

Но затрудненія, не поддаваясь никакимъ мърамъ, все росли и росли. Съ 1865 г. начались и все болъе и болъе усиливались попытки вмъшать въ это дъло даже Европу. Сиверсъ, Фонъ-Боккъ, Эттингенъ, Ширренъ и мн. др., все видные лица въ средъ прибалтійскаго дворянства и даже высокопоставленные лица въ администраціи края создали заграницей цълую литературу на тему о невыносимыхъ преслъдованіяхъ совъсти въ прибалтійскомъ краъ, о попраніи "трактатовъ". Разные лютеранскіе "союзы" составляли приговоры, — сторожили Государя Императора въ путешествіи Его по Европъ, обращались къ министру иностранныхъ дълъ...

Въ то же время, молодое общественное мивніе въ Россіи обрвло въ двлахъ прибалтійскаго края опасную для себя школу. Газеты самыхъ противуположныхъ направленій ополчились на защиту русскихъ интересовъ въ этомъ крав, и это возбужденіе твмъ именно становилось опаснымъ, что всв голоса сливались въ одномъ тонв—въ защитв православной церкви и русской государственности противъ самого правительства. Репрессивныя мвры, принятыя по этому случаю министромъ внутреннихъ двлъ противъ газетъ, принесли только большій вредъ: они вызвали появленіе "Окраинъ Россіи" Ю. Ф. Самарина, которыя глубоко отозвались во всвхъ патріотическихъ русскихъ сердцахъ...

Правительственные лица все еще не теряли надежды; съ одной стороны задавались pia desideria, приравнявши

православныя школы въ прибалтійскомъ крав къ лютеранскому образцу, съ другой—обезнечивали лютеранскому духовенству вліяніе его на лютеранскихъ двтей, уклоняющихся отъ лютеранскихъ школъ (Высочайшія повельнія 1872 и 1873 г. г.). Но не смотря на всв мвры, претензіш дворянства и пасторовъ только выростали, двла въ цвломъ крав шли все хуже и хуже. Наконецъ, въ 1876 году правительство уничтожило прибалтійское генералъ-губернаторство и бросило заботы о религіозномъ вопросв.

Но, выбитый изъ своей колеи и брошенный на полудорогь, религіозный вопросъ сталъ тормазомъ для всъхъ другихъ правительственныхъ мъропріятій въ краъ. Всъ благія начинанія правительства разбиваются о раздраженіе, какъ бы узаконенное мърою 19 марта. Пока этотъ тормазъ стоитъ на дорогь, а не сброшенъ съ нея, до тъхъ поръ никакія мъры для благоустройства края не достигнутъ своей цъли, потому что окажутся въ противорьчіи съ почвою, на которую поставлены расположенія представителей края политикою 19 марта, невъдомо для пея самой.

Но въ особенности тяжело отзывается эта политика на состоянии религозныхъ дълъ въ краъ.

Администрація, охваченная со всёхъ сторонъ теми же нудящими, противоположными стремленіями, но не им'вющая власти и силы генералъ-губернатора, не можетъ оріентираваться на той почвв, на которой терялись начальники края, облеченные полномочіями и личнымъ довфріемъ Монарха. Каждый случай вызываеть въ ней нерешительность, ожиданіе разъясненій свыше, потеряна почва для опредівленія, что законно, что незаконно. Но и разъясненія, даже настоянія свыше не всегда могуть дать ей необходимую бодрость и ръшительность, потому что на мъстъ всегда найдутся недоуменія, требующія дополнительных разъясненій, и т. д. Такимъ образомъ, напр., возникщее въ эстляндской губерніи стремленів крестьянь къ православію на каждомъ шагу встрвчаеть почти неодолимыя затрудненія, и все законодательство по этому предмету, столь ясно поставленное повелъніями Императора Николая Павловича, неотмъненными досель, не признается представительными классами и колеблется въ рукахъ администраціи. Даже право свободнаго перехода въ православіе, безъ стеснительныхъ формъ,

потребовало, для своего огражденія, напряженных усилій со стороны Оберь-Прокурора св. Синода. Затвиъ: пріобрътеніе участковъ подъ постройку православныхъ церквей, причтовыхъ и школьныхъ помъщеній, пріисканіе временныхъ помъщеній для нихъ, повинности въ пользу пасторовъ и т. д., все стало вопросомъ, досель не получившимъ окончательнаго разрышенія и рышительнаго со стороны самой администраціи примъненія. Мъра 19 марта, посъявъ увъренность въ господствь лютеранства въ крав, послужила нравственною почвою для этихъ колебаній.

Въ частности, отмъна предбрачныхъ подписокъ, въ средв напряженныхъ страстей національныхъ и политическихъ, внесла растлъвающія начала въ ту священную среду, именно семью, интересомъ которой главнымъ образомъ прикрывались дъятели 19 марта, ожидая отъ нея истинно религіозного воспитанія дътей, сближенія гражданскаго и т. д. Вмъсто свободы совъсти оказаласъ въ этомъ священномъ пріютъ разнузданность страсти, узаконеніе гражданскаго сегаратизма, или раздоръ.

Свобода выбора родителями исповъданія для дътей оказалась миномъ, православная совъсть угнетена и подавлена. Неискренность, прельщеніе, обманъ при заключеніи смъшанныхъ браковъ, стали обыкновеннымъ явленіемъ въ краф. Такіе браки тамъ потеряли нравственное значеніе, уступивъ мъсто расчетамъ матеріальнымъ, честолюбивымъ Прельстить выгодную невъсту разными способами, въ случаъ настойчивости со стороны ея или родителей и родныхъ относительно воспитанія дітей въ православіи обіщать, затвмъ подъ разными предлогами уклониться отъ подписки предъ бракомъ, а послъ брака отказаться отъ даннаго объщанія, пригнести супругу--это практикуется не легкомысленными только людьми, но и лицами представительными въ обществъ, гордящимися образованіемъ и культурою своею (недавній примъръ съ гр. Барклай де Толли-Веймарномъ). Въ крестьянской средъ дъло идетъ проще: ей издавна внушили, что согласіе на бракъ съ лицомъ лютеранскаго исповъданія есть уже согласіе на крещеніе и воспитаніе дітей въ лютеранстві. Не только агенты пасторовъ и фанатики лютеранства, но и мъстные суды блюдутъ за точнымъ исполненіемъ этого условія. Сопротивленіе православной половины въ такихъ случаяхъ влечетъ за собою печальныя последствія. Рижскій епископъ Донать, въ отзыве своемъ на имя Оберъ-Прокурора св. Синода отъ 17 декабря 1884 г. за № 6420, между прочимъ указываетъ на примъръ вольмарскаго православнаго крестьянина Баллода. Женившись на лютеранкъ, этотъ крестьянинъ крестилъ ребенка, рожденнаго отъ этого брака, въ православную въру. Но жена, по вліянію родителей, заявила, что крещеніе совершено было противъ ея воли. Этого оказалось достаточнымъ, чтобы признать крещеніе насильственнымъ, а виновника его предать суду за насиліе совъсти жены. Судъ приговориль его къ тюремному заключенію, а жена, забравши въ его отсутствій все его имущество, пересилилась на жительство, съ ребенкомъ, къ своимъ родителямъ. Волъе 10 лътъ затъмъ этотъ крестьянинъ добивается возвращенія ему имущества и развода съ женою, но безплодно.

Лица, давшія подписки крестить и воспитывать своихь дътей въ православіи, поколеблены въ своемъ обязательствъ. Въ томъ же отзывъ преосвященнаго Доната находимъ, что изъ числа 6032 дътей, родившихся отъ такихъ браковъ въ теченіе 1880, 1881 и 1882 г.г., крещено въ лютеранство 2315. Отъ чисто православныхъ супружествъ крещено въ лютеранство "по нуждъ" за этотъ же срокъ, до 350 дътей.

Эта "свобода" крещенія и воспитанія дітей въ лютеранстві послужила соблазномъ и для лютеранъ, проживающихъ во внутреннихъ губерніяхъ. Для избіжанія предбрачныхъ подписокъ, такія лица нерідко, подъ разными предлогами, склоняютъ православную половину совершить бракосочетаніе въ преділахъ прибалтійскихъ губерній и затімъ крестять и воспитывають дітей въ лютеранстві. Другіе, давши подписки, прійзжають въ эти губерніи на случай родовъжены и здіть или "по нуждіт, или прямо по установившемуся обычаю, крестять новорожденнаго въ лютеранство.

Лица военныя, состоящія въ бракъ съ православными, на которыхъ не распространяется дъйствіе Высочайшаго повельнія 19 марта, квартируя въ крат, часто, по тому же отзыву Пр. Доната, подчиняются давленію мъстной лютеранской среды и крестять своихъ дътей въ лютеранство.

Послѣдствія для семьи, для религіи, для воспитательнаго духа, отъ такого нарушенія церковных обязательствь, оть всѣхъ этихъ ухищреній, изворотовъ, соблазновъ и угнетеній понятны безъ объясненій. Въ краѣ болѣе и болѣе развивается легкое отношеніе къ семьѣ, къ религіи, къ дѣтямъ. Не рѣдкость случаи, что легкомысленные родители обращають выборъ исповѣданія для своихъ дѣтей въ забаву, и, не уважая религіи, глядя на нее какъ на неизбѣжный въ гражданской жизни ярлыкъ, крестятъ своихъ дѣтей—одного въ лютеранство, другого въ православіе, третьяго въ католичество, и гордятся такою "свободою совѣсти"...

Въ настоящую пору религіозный вопросъ въ прибалтійскомъ крав вновь поднялся со всею силою. Уже не представители сословій возбудили его, но самъ народъ, тотъ народъ, именемъ котораго столько злоупотребляли виновники возбужденія его въ шестидесятыхь и семидесятыхь годахъ н виновники мфры 19 марта. Если православная среда постепенно выпуждена была смолкнуть и значительная часть ея, подъ гнетомъ обстоятельствъ невольно признала господство въ крат лютеранства и подчинилась ему, то теперь изъ самой лютеранской среды поднялся громкій протесть противъ клеветы на православіе, какъ на обманъ и насиліе совъсти религіозной во имя національныхъ и гражданскихъ страстей привиллегированныхъ сословій. Народъ снова взываеть о своемъ желаніи быть въ единствъ съ Царемъ и съ русскимъ народомъ, проситъ оградить его отъ насилій и препятствій къ исполненію этого своего желанія. Онъ ищетъ въ православіи не только духовной пищи, которой не даетъ ему лютеранство, но и того руководственнаго духа въ борьбъ ва свои гражданскія стремленія, который поддерживаеть въ недоль, ободряеть малодушныхь, подкрыпляеть слабыхь, ограждаеть бодрыхь, поднимаеть падшихь. Онъ никогда не примирится съ мыслію, чтобы изъ за совращенныхъ и отпадшихъ можно было линить твердыхъ и непоколебимыхъ въ православіи этого утвшенія, ободренія, поддержки, опеки б. закона, — никогда не убъдится, чтобы царская въра не была господствующею въ крав и допускала лютеранство до полнаго произвола надъ православіемъ, въ семьъ, на . "ажитец.

И такъ, приведенная записка, какъ могъ видъть читатель, представляеть ясныя доказательства, что смъщанные браки, даже въ той формъ, какую имъ далъ законъ Петра Великаго, суть только искусственный компромиссъ, одинаково не удовлетворяющій ни православныхъ, ни иновърцевъ. Быть можеть, онъ и имвль некоторый смысль для своего времени, когда среди сплошного русскаго населенія, исповъдывавшаго православную въру, проживало шведскихъ пленниковъ, не имевшихъ возможности достать женъ-единовърокъ. Въ настоящее время условія жизни въ Россіи иныя, —и см в панные браки какъ для ксензовъ, такъ и для пасторовъ, какъ показываетъ приведенная записка, могутъ служить только средствомъ къ разжиганію политическихъ и національныхъ страстей. Спокойствіе странв въ этомъ отношевіи можеть быть гарантированолишь точнымъ соблюденіемъ церковныхъ каноновъ. Намъ слъдовало бы поучиться у иновърцевъ: они одобряютъ женитьбу на православныхъ дъвушкахъ; но выхода въ замужество за православныхъ своимъ дъвидамъ не дозволяють. Католичкамъ, вступившимъ въ бракъ съ православными, ксендзы не дають даже абсолюціи, т. е., разрешенія греховь; а пасторы своихъ нъмокъ поридаютъ публично, даже съ церковныхъ качедръ.

Профессоръ Военно-Юридической Академіи, *Прот. Т. И. Буткевича.* 



# Отличительныя особенности и значеніе Отечественной войны и ея юбилейнаго чествованія\*).

26-го августа н. г. на обагренныхъ русско-францускою кровью Бородинскихъ поляхъ происходило чрезвычайное перковное, военное и гражданское торжество по случаю исполнившагося въ этотъ день стольтія Бородинскаго боя, главивищаго момента въ исторіи Отечественной войны. Начавшееся здёсь празднество продолжалось затёмъ въ "сердцё земли русской "-въ Москвъ. Съ тъхъ поръидо настоящаго времени вся Россія, руководимая сознаніемъ своего долга и и влеченіемъ русскаго сердца, въ разное время, соотвътственно містнымь условіямь, чествуєть столітній юбилей Отечественной войны, — войны Россіи съ Франціей, Императора Александра І-го съ Наполеономъ І-мъ. Это повсемъстное и исключительное по своему характеру чествованіе, это выдъленіе Отечественной войны изъ цълаго ряда другихъ славныхъ войнъ, которыя вела Россія, вызывало и вызываетъ вопросы: почему? для чего? На эти вопросы мы и ръшаемся обратить сегодня ваше благосклонное вниманіе.

Вспоминая "кровавые дни Бородина", "плънъ разрушенной Москвы" и торжество освобожденія ея и Россіи отъ враговъ, Россія празднуетъ не только славную военную годовщину, но и народно-культурный праздникъ. Въ крови, пожарахъ и бъдствіяхъ родины изстрадавшаяся народная душа, сильная върою въ Бога и любовью къ человъку, почерпнула не одно только желаніе отстоять родину отъ вратовъ но и потребность духовнаго и гражданскаго совершен-

<sup>\*)</sup> Ръчь, произнесенная 28-го октября н. г. въ Общемъ собраніи Братства Озерянской Божіей Матери. Составлена по сочиненіямъ проф. С. Ө. Платонова, П. Г. Васенко и др. источникамъ.

ствованія. Слідуя за врагомъ отъ "стінь Священнаго Кремля" до "вольнодумнаго Парижа", русскій народъ пришельне только къ торжеству надъ повелителемъ континентальной Европы, Наполеономъ, но и къ рішительнымъ шагамъ по пути усвоенія лучшихъ сторонъ европейской культуры,—пришелъ къ реформамъ продолжающимся съ тіхъ поръ и въ наши дни, при благоволительномъ руководстві славно царствующаго Государя нашего, Императора Николая II Александровича.

Въ этомъ заключается великое значение для Россіи Отечественной войны, въ этомъ—и основание и долгъ юбилейнаго чествования ея.

I.

Историки считають "Войну двънадцатаго года" одною изъ выдающихся войнъ во всемірной исторіи. Побъдивъ Наполеона, Россія уничтожила и узурпаторски созданную имъ Первую французскую и имперію, на которую ея императоръ, повельвшій уже западною континентальною Европою, смотръль, какъ на рышительный шагъ къ всемірному владычеству. "Еще з года, и я буду повелителемъ всего міра", говориль и писаль Бонапарть. Мечты о всемірномъ владычествь, посль Отечественной войны, разсыялись, какъ дымъ, и самъ коронованный мечтатель окончиль свои бурные дни на пустынномъ островь св. Елены, какъ плынникъ—возмутитель спокойствія Европы. Таково міровое значеніе "Войны двънадцатаго года".

Въ русской исторіи и жизни война эта является исключительною и, можно сказать, единственною по своимъ отличительнымъ особенностямъ и характеру, по послъдствіямъ и значенію.

Прежде всего нельзя не замётить, что война эта представляеть собою блестящій примёрь оборонительной войны для защиты страны отъ наступающаго грознаго непріятеля безь приспособленныхь для такой обороны крёпостей. Вся наша западная граница, по линіи наступленія Наполеона и его союзниковь, отъ г. Кенигсберга на сёверё до г. Люблина на югё, не была защищена крёпостями. Къ тому же пограничное здёсь съ Россіей Герцовство Варшавское, преднамёренно созданное Наполеономъ, какъ форпость противъ Рос-

сіи, было враждебно намъ, и поляки усердно содъйствовали видамъ непріятеля. Воть между прочимъ почему армія Наполеона безпрепятственно вступила въ наши предълы и легко сдълала свои первые шаги. Но затъмъ, не кръпости, а терпъливая и выносливая народная грудь, въ которой билось, въровавшее въ Бога и любящее Царя и отечество, сердце, дала въ концъ концовъ ръшительный отпоръ врагу.

Затыть извыстно, что всы почти предшествовавшія, побыдоносныя войны Россіи съ ея внышними врагами вы XVIII столытій были войнами наступательными, отвычавшими взглядамь нашего генія—полководда Суворова и его предшественниковь, учениковь и послыдователей, державшихся Суворовскихь традицій. Отвычая русской удали, оны вы то же время дали нашимь войскамь опыть и навыкь къ веденію этого рода войнь. "Война же двынадцатаго года" была войною оборонительною оть начала и до конца.

Кромъ того это была война со всею континентальною Европою за исключеніемъ Турціи, Швеціи и Испаніи. Эту соединенную Европу представляли собою тв "двадесять языкъ", которыхъ привелъ на насъгеніальнъйщій изъ полководцевь, окруженный къ тому же даровитыми и опытными маршалами и привыкшею побъждать полумилліонною арміей, названною имъ "Великою арміей". Естественно, что война эта не только казалась, но и была грозною войною иля Россіи. Эта страшная война окончилась нашею побъдою. Но побъда эта, какъ и борьба, представляла также нъкоторыя характерныя особенности. Войска наши, уклоняясь отъ генеральнаго сраженія, уходили въ глубь Россіи, а "Великая армія" Наполеона преслъдовала убъгавшихъ, все дальше и дальше удаляясь отъ родины и следовательно отъ средствъ и способовъ успашной борьбы съ непріятелемъ, и сама подвергала себя губительному вліянію несродныхъ ея привычкамъ и быту условій походной жизни и все болве и болве возроставшей враждъ русскихъ людей, доведенныхъ непріятелемъ до озлобленія разореніемъ страны и оскорбленіемъ самыхъ завътныхъ ихъ чувствъ и върованій. Но отражая ударомъ удары, поражая нападающихъ, русскій народъ остался въренъ своему національному добродущію и незлобію до конца. Въ теченіе всей войны онъ проявляль и великодушіе, и милосердіе, заботясь о раненыхъ и больныхъ

врагахъ, просившихъ его помощи. Иностранцы и самъ Наполеонъ, не уяснивъ себъ этой черты русскаго характера, удивлялись тому, что русскіе, принесшіе тяжкія жертвы, такъ обиженные врагами въ Москвъ, взявши Парижъ съ боя, сохранили неприкосновенною столицу своихъ враговъ и вели себя и въ Парижъ и на походъ къ нему безукоризненно, какъ друзья и доброжелатели. Фактъ, засвидътельствованный исторіей, доказывающій, что при отсутствіи внішней культуры и книжно-европейской образованности, русскіе люди того времени отличались высокою нравственною культурою, въ основъ которой лежала въра въ Бога и покорность христіанскому закону любви къ ближнему. Въ зависимости отъ этой нравственной настроенности русскихъ, какъ побъдителей французовъ, стоитъ и другая особенность Войны двънадцатаго года. За побъдою Россіи слъдовало не порабощение побъжденнаго, а освобождение континентальной западной Европы отъ Наполеоновскаго ига и укрупленіе не только въ Европъ, но и во Франціи Самодержавнымъ Государемъ Россіи представительнаго политическаго строя. Историческіе факты ясно свидетельствують, что не Александръ І-й и Россія, а Меттернихъ и Австрія были вдохновителями и столпами реакціи, наступившей въ Европъ послъ Наполеона, извратившими великія идеи Священнаго Союза, злоупотребляя потомъ чувствами вънценоснаго "Рыцаря слова" на русскомъ престолъ. Но самая характерная особенность Отечественной войны, сделавшая ее выдающеюся войною во всемірной исторіи и единственною и при томъ въ высокой степени популярною въ русскомъ народъ, ключается въ томъ, что она была войною всенародною, національною. Обыкновенно войны ведеть правительство войско, Отечественную же войну вель весь русскій народь съ Вънценоснымъ своимъ повелителемъ во главъ. Въ это время всякій русскій человькь-живье, чымь когда либо, почувствоваль, что онь русскій и что на немълежить обязанность всёми средствами и силами отстоять независимость и честь отечества и оградить Православную въру отъ поруганія. Всв сословія оть дворянина, купца до крвпостного крестьянина, и духовные и свътскіе люди всякаго возраста и пола, одинаково охвачены были сознаніемъ національнаго долга и, сильные своею правотою, потрясенные бъдствіями

отечества, объединились безкорыстнымъ чувствомъ любви и готовности страдать за родину. Произошель тоть могучій подъемъ народнаго духа, который, въ достиженіи цёли, не останавливается ни передъ чвмъ и сокрушаетъ на своемъ пути всв препятствія. Этоть то подъемь духа, этоть энтузіазмь, возвысившійся до полнаго самоотверженія, возведеннаго въ апофеозъ въ сожженіи Москвы на погибель врагу, сдёлаль русскихъ побъдителями. "Да", говорилъ Наполеонъ, находясь въ заточеніи на островъ Св. Елены, о русскихъ,---, эта нація койчего стоить... Въдь я вель войну съ Александромъ! Кто же могъ ожидать возстанія всего народа и такого удара, какъ сожженіе русскими Москвы? Это сділало-бы честь самому древнему Риму"... Слитыхъ во едино русскихъ людей такою сильною нравственною связью, какъ любовь къ Православной въръ и отечеству и преданность обожаемому Монарху, разумфется, не могли разъединить ни домашніе крфпостническіе и другіе счеты, ни посулы Наполеоновскихъ агентовъ и шпіоновъ. Напрасными оказались разсчеты Наполеона на содъйствіе ему русскихъ дворянъ, увлекавшихся Франціей съ ея культурою, учрежденіями, бытомъ, языкомъ, литературою, философіей; напрасно сулиль онъ крестьянамь освобожденіе отъ крупостной зависимости и даже мечталь выдвинуть изъ среды ихъ новаго Пугачева: правда, увлекались Франціей дворяне, тяжка была доля крепостного крестьянина; но ни тв, ни другіе, охваченные высщими моральными побужденіями, не перешли въ станъ враговъ, -- всъ боролись до последней капли крови, какъ бились съ врагомъ и люди военные, -- солдаты, жизнь которыхъ въ страшный выкь крыпостничества, въ выкь многострадальной солдатской спины, выносившей тогда тысячи ударовъ смертоубійственныхъ шпицрутеновъ, была не легче крестьянской. Домашніе невзгоды и счеты не заставили ни солдата, ни обывателя изменять долгу и всехь одинаково охватившему чувству патріотизма и самопожертвованія. Вполнъ исполнилось тогда желаніе Монарха, выраженное въ манифесть о началъ войны и вступленіи непріятеля въ землю русскую: "Да встрътить врагь въ каждомъ дворянинъ Пожарскаго, въ каждомъ духовномъ Палицына, въ каждомъ гражданинъ Минина. Соединитесь съ крестомъ въ сердцъ и съ оружіемъ вь рукахъ, и никакія силы вражескія вась не одолвють!"

II.

Война, отличавшаяся такими особенностями, должна была сопровождаться и дъйствительно сопровождалась огромными послъдствіями,—имъла большое значеніе въ жизни современниковъ и въ дальнъйшемъ ходъ русской исторіи.

Русская народная душа долго дремала, усыпляемая однообразною обыденщиною. Въ теченіе же шестим всячнаго бурнаго періода войны она пережила цёлую массу потрясающихъ неожиданностей, которыя вабаломутили ея глубокое, но спокойное-до твхъ поръ море. Неожиданнымъ для массы народной было и вторжение непріятеля въ Россію, и непонятное ей отступленіе передъ нимъ нашихъ прежде побъдоносныхъ войскъ, и уступка врагамъ безъ боя первопрестольной столицы, и пожаръ и разореніе ея, и бъгство изъ Россіи французовъ, и взятіе Парижа, и низложеніе Наполеона. Сила такихъ неожиданностей страшно потрясла душу русскаго человъка, который, въ сравнительно небольшой промежутокъ времени, пережилъ длинный рядъ самыхъ противоположныхъ психическихъ состояній, всколыхнувшихъ народную душу и заставившихъ умъ и чувства народа работать, какъ никогда. Душевная жизнь народа русскаго сдълалась богатою содержаніемъ и разнообразною. Великія послъдствія войны, съ своей стороны, усиливали работу мысли и чувствъ русскаго человъка. Прежде всего война, окончившаяся побъдою, повлекла за собою освобожденіе Европы отъ наполеоновскаго ига и возстановление нарушеннаго въ ней политическаго порядка. Это возвысило русскаго человъка въ своихъ собственныхъ глазахъ, а Россію въ международномъ отношеніи поставило на степень первенствующаго государства въ Европъ, и ея Государя сдълало самымъ вліятельнымъ въ ней лицомъ. Положеніе безкорыстнаго миротворца явилось заслуженною наградою Императору Александру І-му, который не съ мечемъ и огнемъ, а съ пальмовою вътвью мира вступилъ въ Парижъ.

Особенно важнымъ оказалось для послъдующей жизни Россіи то, что во время Отечественной и, т. н., освободительныхъ войнъ русскіе люди не только хорошо ознакомились съ иноземцами, явившимися въ Россію въ качествъ враговъея; но масса русскихъ людей, служившихъ въ нашей арміи,

сама побывала за границей и увидѣла быть и жизнь западной Европы. Происходило неизбѣжное сравненіе своего житейскаго, крѣпостническаго уклада,— быта частнаго, общественнаго и политическаго,—съ порядками западными. Сравненіе оказалось не въ пользу многихъ домашнихъ порядковъ. И въ правительствѣ, и въ обществѣ прежде всего окрѣпла мысль о необходимости уничтоженія крѣпостного права и измѣненія всѣхъ порядковъ, держащихся на немъ.

Но не одинъ этотъ вопросъ и последовавшія за нимъ реформы возникли послъ Отечественной войны и были результатомъ вызваннаго ею оживленія умственной жизни въ Россіи. Горизонты общественной мысли сділались вообще шире. И неудивительно. Многіе русскіе люди, служа въ войскахъ, не только прошли Европу отъ Нъмана до Парижа, нои оставались въ разныхъ чужихъ странахъ на постояхъ мъсяцы и годы и могли основательно познакомиться съ европейскою культурою и жизнью. За военными отцами, мужьями и братьями вхали на западъ ихъ семьи. Путешествія за границу вошли въ моду. Русскіе не только совершали прогулки по Европъ, но и учились въ германскихъ университетахъ, собирали и привозили въ Россію цёлыя библіотеки заграничныхъ книгъ, составляли себъ художественныя коллекціи, вывозили изъ-за границы въ свои семьи учителей и гувернеровъ, заключали браки съ иностранками и иностранцами... При такомъ общеніи съ западомъ, на Руси, послъ 1812 года, сталъ замътенъ сильный подъемъ образованности, развился вкусъ къ занятіямъ философіей, наукой и литературой, появились философскіе кружки, подготовился расцвътъ и самостоятельнаго творчества русскаго генія въ чудной поэзіи Пушкина и его литературныхъ друзей и послъдователей. Словомъ, патріотическое оживленіе, вызванное Отечественною войною въ Россіи, перешло отъ военныхъ порывовъ къ мирной просвътительной работъ на поприщъ народнаго самосознанія. При такомъ значеніи чествуемаго Россіей событія, вполев естественно, что "дввнадцатый годъ" такъ полно и ярко отразился въ нашей ученой и художественной литературь, - въ произведеніяхъ Жуковскаго, Пушкина, Лермонтова, Тютчева, Хомякова, Толстого и многихъ другихъ, а также оставилъ неизгладимый слъдъ въ сознаніи простого народа, найдя себъ выражение въ устномъ творчествъ, въ запискахъ участниковъ и очевидцевъ, въ каррикатуръ и вообще въ художественныхъ произведеніяхъ пера, ръзда и кисти. Словомъ, геній русскаго народа, въ лицъ лучшихъ его представителей, сумълъ оцънить все значеніе пережитого Россіей и повъдать послъдующимъ покольніямъ о былыхъ, великихъ дняхъ горестей и радостей, о славныхъ сынахъ родной земли, чыми трудами и думами удалось отстоять и честь, и безопасность нашего отечества.

Говоря о работ проснувшейся русской мысли, должны отмътить и то, что работа эта была вполнъ независимою. Признанные русскими людьми успъхи и превосходство западной культуры просвътили, но не ослъпили своимъ блескомъ нашихъ предковъ. За свътлыми сторонами западно-европейской жизни они сумъли разглядъть и темныя стороны ея и въ то же время по достоинству оцфнить свътлыя стороны своего собственнаго быта и жизни. Когда въ Россію явилась сама западная Европа въ лицъ разнонаціональныхъ полчищъ Наполеона и затемъ увлекла русскихъ за собою въ западную Европу, она сама показала ослъпленной до войны блескомъ ея культуры и смиренной передъ нею Россіи обратныя стороны, — отрицательныя явленія своей жизни, своихъ понятій. Императоръ Александръ, а за нимъ и русское общество отрезвъло. Вмъстъ съ привнаніемъ превосходства западной культуры, въ Россіи усилилось и желаніе бороться съ господствовавшимъ у насъ духовнымъ владычествомъ запада, соединеннымъ съ поверхностнымъ и даже пренебрежительнымъ отношениемъ ко всему русско-національному, съ проникшимъ въ высшіе классы съ запада благоговъніемъ передъ, т. н., "общечеловъческимъ развитіемъ", передъ идеями космополитизма, котораго до войны не чужды были даже такіе люди, какъ Карамзинъ. "Все на-родное ничто передъ человъческимъ". "Главное быть людьми, а не славянами"... Такъ думалъ Карамзинъ до войны. И тоть же Карамзинь, посль войны, говорить: "Народная гордость и славолюбіе возрастають въ Россіи съ новымъ поколвніемъ... И тв холодные люди, которые смвются надъ патріотизмомъ, достойны-ли отвъта?! Не отъ нихъ отечество ожидаеть великаго и славнаго, не они рождены сдълать намъ русское имя еще дороже. Духъ народа составляетъ нравственное могущество государства. Сей духъ спасъ Россію. Онъ есть ничто иное, какъ уваженіе къ національному достоинству". Не одного Карамзина, а очень и очень многихъ русскихъ людей Отечественная война "возвратила домой", т. е. къ началамъ и духу русской жизни, -- къ національно-историческимъ преданіямъ. Самъ Императоръ Александръ І-й, вследствіе особыхъ условій своего воспитанія, не чуждый до войны космополитических и мечтательныхъ идей XVIII въка и нъсколько отрицательно относившійся къ исторической дъйствительности Россіи, ръзко измънился. Послъ да отчасти и во время войны въ немъ проясняется національное самосознаніе русскаго Самодержца, стоящаго на стражъ національныхъ устоевъ русскаго государства. Прояснивъ національное самосознаніе, Отечественная война укрвиляла въ народв и ввру въ Бога, помощи котораго прежде всего и всъ, отъ Царя до подданнаго крестьянина, искали въ борьбъ съ врагомъ. Какъ извъстно, всъмъ сраженіямъ предшествовали молебствія въ нашихъ войскахъ; при наступленіи на непріятеля, впереди войскъ очень часто шло православное духовенство, ободряя защитниковъ церкви и отечества; начальники и самъ Императоръ подавали добрый примъръ и въ этомъ отношеніи подчиненнымъ. Не то наблюдаль русскій воинь и народь въ рядахь французовь. Наполеонъ былъ совершенно чуждъ идеямъ нравственно-религіознаго порядка. Въ своихъ обращеніяхъ къ войскамъ онъ ни разу не вспоминаетъ о Богъ; въ огромной арміи его не было ни одного священника и никогда не совершалось никакого богослуженія, ни какихъ требъ!.. Воспитанники отрицательной философіи XVIII въка, первой революціи и конвента, какъ извъстно, вовсе отмънившаго однимъ изъ своихъ декретовъ христіанскую религію во Франціи и уза-конившаго, т. н., "поклоненіе разуму",—Наполеонъ и егосподвижники сами не почитали христіанскихъ святынь и не уважали религіозныхъ убъжденій своего противника. Отсюда -ихъ кощунства во время войны, -- ограбление и оскверненіе храмовъ и поруганіе христіанскихъ святынь, — возмущавшія русскихъ людей тэмъ больше, чэмъ сильные, вмысты съ бъдствіями войны и побъдою надъ врагомъ, кръпла въ нихъ въра въ Бога и Его небесную помощь. И Государь, и весь народъ свое торжество надъ врагами всецъло прицисывали помощи Божіей "Не намъ, не намъ, а имени Твоему" TOTOMOTO TO MOTORIE DISTINANT DE MOMENTE DOMEST 1819 MONO

#### III.

Таковы особенности и значение Отечественной войны. Онъ то и показывають, почему вся Россія такъ торжественно чествуеть стольтній юбилей ея. Значеніе этого чествованія для насъ, людей русскихъ, современниковъ столътія войны, и велико и поучительно. Какъ и всякій праздникъ, оно оживляеть въ русской душт драгоцтиныя воспоминанія объ одномъ изъ величайщихъ событій прошлой жизни нашего отечества. Уже одно признаніе этого величія и зпаченія должно наполнять русскую душу восторгомъ, удивленіемъ передъ этимъ прошлымъ и благодарностію Богу и великимъ нащимъ предкамъ. Такимъ образомъ, юбилей является урокомъ прошлаго настоящему и будущему. А у Отечественной войны есть чему поучиться русскимъ людямъ и нащихъ дней. Во время этой войны цёлый рядъ лицъ всёхъ возрастовъ, классовъ и состояній не только обезсмертилъ свои имена геройскими подвигами, но доказалъ передъ цълымъ міромъ и русскую мощь, и высокія нравственныя качества народной души: изобрътательность ума, твердость воли, терпъніе въ несчастін, скромность, соединенную съ достоинствомъ въ "торжествъ побъдителя", самоотверженную любовь къ родинъ, терпимость, доброжелательство къ иноземцамъ, милосердіе къ врагамъ, въру въ Вога и надежду на Его помощь. Чествуя юбилеемъ это великое прошлое, мы сами переживаемъ его. Открывается доступъ въ душу для твхъ высокихъ мыслей и чувствованій, которыми сто льтъ назадъ быль охвачень весь русскій народъ, совершая свой великій подвигь. Такое переживаніе возвышаеть духь, облагораживаеть сердце, укрвпляеть волю, усиливаеть энергію въ дъятельности, питаетъ чувство самоуваженія и національнаго достоинства. Вотъ почему лучшіе представители земли, геніи народа русскаго, не только сами вдохновлялись событіями "двънадцатаго года", но старались и въ другихъ зажечь тотъ пламень, который горфль въ ихъ сердцахъ, зная, что любовь къ прошлому-путь къ правильному пониманію настоящаго и залогъ разумной и плодотворной общественнополитической дъятельности. Далъе, воспоминание обо всемъ пережитомъ современниками Отечественной войны уясняетъ и намъ, потомкамъ ихъ ту, и теперь еще недостаточно сознаваемую и часто извращаемую истину, что живое націо-

нальное сознаніе и единство и основанный на немъ патріотизмъ, вмъсть съ горячею върою въ Бога, являются главнымъ условіемъ силы и крфпости государства. Вфдь Наполеонъ палъ тогда, когда изъ вождя французовъ, превратившись въ космополита, сталъ предводителемъ интернаціональной, составленной изъ двадцати народовъ, чуждой нравственно-религіозной настроенности, хотя и "Великой арміи". И созданная имъ "Западная Имперія" пала, какъ палъ нъкогда славный, міродержавный Римъ, когда ослабъло въ немъ національное сознаніе и единство и не стало прежней національной гордости и въры въ себя и своихъ боговъ. Это-цвиный урокъ празднуемаго юбилея для современнаго русскаго общества. Онъ является своевременнымъ въ наши сумрачные дни упадка высшихъ идеаловъ, въ дни помраченія русскаго національнаго сознанія и оскорбительнаго для русскаго достоинства и чести приниженія своего предъ чужимъ, иногда только потому, что оно свое. Явленіе-ненормальное, -- бользнь въка, которую нужно врачевать!..

Бодрящимъ является юбилейное воспоминание и о томъ, что Россія, послъ столькихъ перенесенныхъ жертвъ имуществомъ и людьми, послъ полнаго истощенія ея финансовъ, сумъла запъчить нанесенныя ей войною раны вплоть до возстановленія Москвы въ лучшемъ видъ и вступила на путь преобразованій въ своей жизни. Мало того, она нашла въ себъ достаточно нравственныхъ силъ и матеріальныхъ средствъ для того, чтобы безкорыстно начать борьбу за освобожденіе Европы отъ власти Наполеона и блистательно окончила ее. Все это показываеть, какой неизсякаемый родникъ богатствъ и силъ сокрыть въ нъдрахъ природы нашего отечества и въ душъ русскаго народа, и должно питать въ насъ въру въ себя, предпріимчивость и инергію въ діятельности, чувство здоровой, творческой гордости. И казалось бы, вспоминая славное прошлое, вмъсто восхваленія чужого, намъ было-бы полезно почаще напоминать себъ тотъ призывъ приснопамятнаго Московскаго святителя, съ которымъ онъ обращался, послъ Отечественной войны, къ Россіи: "Нынъ, благословенная Богомъ Россія, взываль онъ, познай свое величіе и бодрствуй, сохраняя основанія, на которыхъ это величие воздвигнуто". С. Н. Пономаревъ.

## Когда умеръ Великій Толстой? \*)

(Неудавшаяся попытка геніальнаго художника стать такимъ же богословомъ-философомъ).

Кто изъ насъ не читалъ и не перечитывалъ безсмертныхъ художественныхъ твореній Льва Николаевича Толстого? Кто, прочитавши, могъ забыть созданные имъ чудные художественные образы, такіе, какъ Наташа Ростова, княжна Марья Волконская, Платонъ Каратаевъ и др.? Кто не восторгался героизмомъ русскаго солдата, такъ ярко выступающимъ на каждой страницъ разсказовъ о Севастопольской оборонъ,—героизмомъ скромнымъ, застънчивымъ, который какъ бы прячется отъ постороннихъ взоровъ, который не хочетъ и не умъетъ видъть собственной цъны, собственнаго величія?

Когда я въ послъдній разъ взялъ въ руки "Войну и Миръ" и "Анну Каренину", чтобы подыскать нужный мнъ матеріалъ для моей статьи, я очень торопился—времени было очень не много—и я имълъ въ виду лишь перелистать эти книги да сдълать кое-какія выписки отсюда. Такова была моя цъль. Но что же случилось? Достаточно было начать чтеніе первыхъ страницъ, чтобы потомъ уже не оторваться отъ книги и не прочесть всю ее до конца. Такова притягательная сила таланта.

И какъ грустно мив было потомъ приниматься за чтеніе богословскихъ и философскихъ трактатовъ Толстого, написанныхъ имъ уже во вторую половину жизни—въ восьмидесятые годы прошлаго столвтія и поздиве,— уже послв

<sup>\*)</sup> Къ двухлътной годовщинъ его смерти. 7-го ноября 1910 г.

того, какъ онъ отрекся отъ художественнаго своего творчества и облачился въ тогу философа-мориста! Я ясно видълъ что художникъ въ Толстомъ умеръ, или лучше сказать, онъ былъ насильственно умерщвленъ, и это былъ преступнъйшій актъ самозакланія. Конечно, у Толстого была надежда и желаніе возродиться, воскреснуть въ другомъ образъ, въ образъ философа, проповъдника морали и перевоспитателя человъчества. Но увы! Толстой-художникъ и Толстой-философъ такъ разнятся между собою, что ихъ не хочется, ставить рядомъ: кажется, что, дълая это, допускаещь кощунство въ нъкоторомъ родъ. Однако, приходится это сдълать, приходится поставить предъ вами сперва Толстого, какъ по истинъ великаго художника, а затъмъ, какъ посредственнаго философа; приходится сдълать это, чтобы вы сами увидали разницу между тъмъ и другимъ.

Я не имъю возможности предложить вамъ болъе или менъе обстоятельный разборъ художественнаго творчества Толстого. Но въ этомъ нътъ и надобности. Для моей цъли будетъ достаточно показать вамъ лишь нъкоторые художественные образы, которыми такъ богаты его произведенія; образы, полные захватывающей, чарующей прелести, увлекающіе васъ своей нравственной чистотой, нравственнымъ величіемъ.

Возьмемъ ихъ изъ поэмы "Война и Миръ".

Предъ нами семья Ростовыхъ, семья стариннаго русскаго барина, добродушнаго хлъбосола, простого, мало образованнаго человъка, но подкупающаго именно этой своей простотой, не порвавшаго связей съ деревней, съ народомъ. Въ семьъ его хранятся и соблюдаются всъ преданія русской жизни. Дочь его Натапіа—типъ русской дъвушки, выросшей внъ иностранныхъ вліяній, среди народа, среди простой деревенской обстановки. Въ молодости она ръзкая, бойкая и увлекающаяся дъвушка. Она любимица и семьи и кръпостныхъ слугъ, потому что сама она воплощенная доброта и любовь. Вотъ сцена, которая прекрасно рисуетъ ее съ этой именно стороны.

Въ ожиданіи, что Москва будеть уступлена непріятелю, Ростовы собрались увзжать изъ Москвы. На дворв стояло нівсколько подводь, нагруженных барскимъ добромъ. Натапіа выбіжала во дворъ и увидала эти подводы и нівсколько

человъкъ раненыхъ, которые должны были оставаться вънокидаемомъ городъ. "Горло ея задрожало отъ судорожныхъ рыданій и она стремительно бросилась по лъстницън съ искаженнымъ злобой лицомъ подощла къ матери:

- Это гадость! Это мерзость! закричала она. Это не можеть быть, чтобы вы приказали! Маменька, это нельзя: посмотрите, что на дворъ! Они остаются!
  - Что съ тобой? Кто они? Что тебъ надо?
- Раненые, воть кто! Это нельзя, маменька; это ин на что не похоже!.. Нъть, маменька, голубушка, это не то, простите пожалуйста... Маменька, ну, что намъ, то, что мы увеземъ; вы посмотрите только, что на дворъ... Маменька!.. Это не можетъ быть!"

Когда послѣ этого было отдано распоряжение сносить сундуки въ кладовыя и освобождать подводы для раненыхъ, Наташа въ восторгѣ принялась хлопотать о помѣщении раненыхъ на освободившияся подводы.

Благодаря своему живому, легко восплеменяющемуся темпераменту, Наташа пережила пъсколько увлеченій. Однонзъ нихъ было особенно трагическимъ для Наташи.

Будучи невъстой князя Андрея Болконскаго, уъхавшаго на продолжительное время за границу для леченія, любя своего жениха, тоскуя по немъ, Наташа подъ вліяніемъ назойливыхъ и дипломатично-ловкихъ ухаживаній великосвътскаго фата, красавца, кутилы и развратника Анатоля Курагина увлекается имъ и готова бъжать съ нимъ тайкомъ изъ дома родителей. Случайно, однако, низкая интрига Курагина была раскрыта, благодаря вмъшательству Сони, Наташиной подруги. Бъгство не удалось и Наташа спасена была отъ позора, какой ей предстояль, такъ какъ Курагинъ быль уже женать, скрывая это оть Наташи. Тэмь не менъе счастье Наташи было разбито. Ударъ былъ слишкомъ тяжелъ для нея и она слегла въ постель. Она страдала главнымъ образомъ нравственно, считая самое-себя виновницей своего горя. Выздоравливая, она съ радостію ухватилась за поданную ей мысль очистить себя искреннимъ покаяніемъ, замолить свой гръхъ. И воть какъ описываеть Толстой дни говънія юной гръшницы.

"Наташа боялась проспать время заутрени. Поспъшно умываясь и одъваясь въ самое дурное свое платье и ста-

ренькую мантилью, содрогаясь отъ свъжести, Наташа выходила на пустынныя улицы, прозрачно освъщенныя утренней зарей. По совъту Аграфены Ивановны Наташа говъла не въ своемъ приходъ, а въ церкви, въ которой, по словамъ набожной Бъловой, былъ священникъ весьма строгой и высокой жизни. Въ церкви всегда было мало народа, Натата съ Бъловой становились на привычное мъсто предъ иконой Божіей Матери, вдуланной въ задълуваго клироса, и новое для Наташи чувство смиренія предъ великимъ, непостижимымъ охватывало ее, когда она въ этотъ непривычный чась утра, глядя на черный ликъ Божіей Матери, освъщенный и свъчами, горъвшими предъ нимъ, и свътомъ утра, падавшимъ изъ окна, слушала звуки службы, за которыми она старалась следить, понимая Когда она понимала ихъ, ея личное чувство со оттвнками присоединялось молитвЪ; КЪ ея не понимала, ей еще сладостиве становилось, думать, что желаніе понимать все есть гордость, что понимать нельзя, что надо только върить и отдаваться Богу, который въ эти минуты-она чувствовала--управляеть ея душой... Молитвы, которымъ она отдавалась, были молитвы раскаянія. Возвращаясь домой въ ранній часъ утра... Наташа испытывала новое для нея чувство возможности исправленія себя отъ своихъ пороковъ и возможности новой чистой жизни и счастья".

И надежды Наташи не обманули ее; она потомъ крѣпко полюбила умнаго и простого, но вмѣстѣ съ тѣмъ добраго и честнаго Пьера Безухова и, выйдя за него замужъ, была счастливой женой и матерью. И она вся безраздѣльно отдалась заботамъ материнства, забывъ совершенно о свѣтѣ и не интересуясь ничѣмъ, что не имѣло прямого, или косвеннаго отношенія къ семьѣ. Ей некогда было думать о чемъ нибудь другомъ, такъ какъ она не успѣвала сдѣлать всего того, чего требовали отъ нея обязанности заботливой и любящей жены и матери. "Толки и резсужденія о правахъ женщинъ, говоритъ Толстой, объ отношеніяхъ супруговъ, о свободѣ и правахъ ихъ, хотя и не назывались еще тогда, какъ теперь, вопросами, были тогда точно такіе же, какъ теперь; но эти вопросы не только не интересовали Наташу, но она рѣшительно не понимала ихъ. Вопросы эти и тогда,

какъ теперь, существовали только для тъхъ людей, которые въ бракъ видять одно удовольствіе, получаемое супругами другъ отъ друга, т. е., одно начало брака, а не все его значеніе, состоящее въ семьъ".

Я не сторонникъ того взгляда, что для женщины должны быть закрыты всв пути общественной двятельности, что опа должна быть только лишь матерью и кухаркой. Нъть, я думаю, что женщина можеть быть и учительницей, и докторомъ, и профессоромъ. Но я думаю въ то же время, что, если она стала матерью и не одного ребенка, то отрывать ее отъ обязанностей матери, заставлять ее работать при этомъ на фабрикъ, въ школъ, въ больницъ, выступать ораторомъ въ общественныхъ собраніяхъ, - это было бы преступно, ибо это значило бы отнять ее у дътей, у которыхъ никто уже не въ состояніи ея замёнить, гдё она безусловно необходима для того, чтобы дёти выросли здоровыми, хорошо воспитанными и чтобы впоследствіи они могли стать честными гражданами, върными слугами своей родины. Поэтому я преклоняюсь предъ художественнымъ образомъ Наташи Ростовой и ставлю ее на ряду съ другимъ величавымъ образомъ русской женщины, созданнымъ другимъ нашимъ великимъ писателемъ, на ряду съ Пушкинской Татьяной.

Но у Толстого не одинъ этотъ женскій образъ, который мы ставимъ такъ высоко. Княжна Марья Болконская въ той же поэмъ "Война и миръ" столь же величавый, столь же чарующій образъ, какъ и Наташа Ростова.

Главная характерная черта Марьи Болконской—полное христіанское смиреніе, готовность къ жертвамъ и лишеніямъ ради блага и счастья другихъ. Она кротко переносить жестокія, несправедливыя обиды со стороны капризнаго своенравнаго старика отца, никому не жалуясь на его несправедливость и жестокость. Однажды, когда брать Андрей спросиль, не тяжело ли ей отъ характера отца, она пспугалась самого этого вопроса.

- Мнві.. Мнві.. тяжело!
- Онъ и всегда быль круть, продолжаль Андрей, а теперь тяжель становится, я думаю.
- Ты всёмъ хорошъ, Андрей, но у тебя есть какая-то гордость мысли и это большой грёхъ. Развё возможно су-'дить объ отцё!

Когда княжна случайно застаеть своего жениха, того самаго Анатолія Курагина, который хотьль увезти Наташу Ростову; застаеть любезничающимь съ легкомысленной француженкой Воштіеп, компаньонкой княжны, она тотчась готова уступить ей своего жениха, готова при этомъ ей всячески содъйствовать, первая къ ней подходить и отъ дущи прощаеть.

Эта безграничная незлобивость, готовность прощать всёмъ и все вытекаетъ у княжны изъ ея искреннихъ и глубокихъ религіозныхъ убъжденій. Брать Андрей негодуетъ однажды по поводу того, что не рёдко люди вполнё ничтожные могутъ разрушить счастье порядочнаго человёка. При этомъ онъ имѣетъ въ виду Анатолія Курагина, отнявшаго у него невѣсту, француженку Bourien, о которой только что упоминалось, и старика отца, вздумавшаго, казалось, жениться на француженке, чтобы сдёлать непріятное дётямъ. Княжна говорить по этому поводу брату:

— André, объ одномъ я прошу, я умоляю тебя. Я понимаю тебя (княжна опустила глаза). Не думай, что горе сдълано людьми. Люди—орудіе Его.—Она взглянула немного выше головы князя Андрея.—Горе послано Имъ, а не людьми. Люди—Его орудія, они не виноваты. Ежели тебъ кажется, что кто-либо виновать предъ тобой, забудь это и прости".

А вотъ еще сцена, рисущая и кръпкую нъжную любовь княжны къ брату и кръпкую въру въ Бога, въ Божественный промыслъ и провидъніе.

Князь Андрей беседуеть съ сестрой предъ отъездомъ своимъ въ действующую армію.

- **А**ндрей, сказала княжна робко, у меня къ тебъ есть большая просьба:
  - Что, мой другъ?
- Нъть, объщай мнъ, что ты не откажешь. Это тебъ не будеть стоить никакого труда и ничего недостойнаго тебя въ этомъ не будеть. Только ты меня утъщишь. Объщай, Андрюшка, сказала она, сунувъ руку въ ридиколь и въ немъ держа что-то, но еще не показывая, какъ будто то, что она держала, и составляло предметъ просьбы, и будто прежде объщанія исполнить просьбу она не могла вынуть изъ ридикюля это что-то. Она робко, умоляющимъ ваглядомъ посмотръла на брата.

- Ежели бы это и стоило мив большого труда,—какъ будто догадываясь, въ чемъ было двло, отввчалъ князь Андрей, я не отказалъ бы тебв.
- Ты, что хочешь, думай. Я знаю, ты такой же, какъ батюшка. Что хочешь цумай, но для меня это сдёлай пожалуйста. Его еще отецъ моего отца, нашъ дёдушка носилъ во всёхъ войнахъ,—она все еще не доставала того, что держала, изъ ридиколя. Такъ ты обёщаешь мнъ?
  - Конечно. Въ чемъ дъло?
- Андрей, я тебя благословлю образомъ, и ты объщай мнъ, что никогда его не будешь снимать... Объщаешь? Противъ твоей воли онъ спасеть и помилуетъ тебя и обратитъ тебя къ себъ, потому что въ немъ одномъ истина и успокоеніе. Она перекрестилась, поцъловало образъ и подала его Андрею. Пожалуйста, Андрей, для меня...

Изъ большихъ глазъ ея свътились лучи добраго и робкаго свъта. Глаза эти освъщали все болъзненное, худое лицо и дълали его прекраснымъ. Братъ хотълъ взять образокъ, но она остановила его. Андрей понялъ, перекрестился и поцъловалъ образокъ.

— Благодарю тебя, мой другь. Она поцъловала его въ лобъ.

Глубокая набожность княжны не была, однако, результатомъ наивной, неосмысленной въры въ чудесное. Нътъ, княжна много думала, умъла наблюдать то, что кругомъ ея происходить, и дълать правильные выводы изъ своихъ наблюденій. Ее удивляла близорукость людей, ищущихъ удовольствій и наслажденій ведущихъ между собою борьбу изъ-за этихъ наслажденій, причиняющихъ изъ-за этого другъ другу зло и несправедливости и думающихъ, что въ нихъ, въ этихъ наслажденіяхъ они найдуть свое счастье. Ей казалось, что гораздо ближе къ истинному счастью тв презрънные божьи люди, которые съ котомками за плечами заходять къ ней съ задняго крыльца, боясь, чтобы не попасться на глаза князю, и не для того, чтобы не пострадать отъ него, а для того, чтобы не ввести его самого въ гръхъ. "Оставить семью, родину, всъ заботы о мірскихъ благахъ для того, чтобы, не прилъпляясь ни къ чему, ходить въ посконномъ рубищъ, подъ чужимъ именемъ, съ мъста на мъсто, не дълая вреда людямъ и молясь за тъхъ, которые гонять, и за твхъ, которые покровительствують: выше этой истины и жизни нвть истины и жизни", думаеть княжна. И сама она мечтаеть о такой же жизни, мечтаеть о странствованіяхъ по святымъ мвстамъ. "Приду къ одному мвсту, помолюсь; не успвю привыкнуть, полюбить, пойду дальше. И буду идти до твхъ поръ, пока ноги подкосятся, и лягу и умру гдв-нибудь, и приду, наконецъ, въ ту ввчную, тихую пристань, гдв нвтъ ни печали, но воздыханія".

Въ своемъ сочиненіи "Въ чемъ моя въра" Толстой заявляетъ, что въ возрасть отъ 14—15 л. и до 50 льтъ съ лишнимъ, т. е., и тогда, когда писалъ "Войну и миръ", опъ былъ атеистомъ. Едвали этому заявленію можно повърить посль того теплаго, сочувственнаго отношенія къ христіанскимъ върованіямъ и чувствованіямъ княжны Марьи Болконской, равпо какъ и Наташи Ростовой, какое мы только что видъли. Тутъ въдь не просто лишь корректное отношеніе къ человъку иныхъ върованій и взглядовъ, не просто уваженіе къ его върованіямъ, а именно искренняя и теплая симпатія къ этимъ върованіямъ. Для атеиста это было бы невозможно. Что графъ Толстой, какъ и большинство людей его круга, могъ быть индиферентнымъ къ религіи, —это допустимо; но обвиненіе себя въ атеизмъ нужно считать преувеличеніемъ.

Княжна Марья Волконская—типъ глубоко върующаго человъка изъ интеллигентнаго общества. Рядомъ съ нею можно поставить человъка изъ народа, у котораго также мы видимъ черты характера, какія могли выработаться лишь на почвъ христіанскихъ върованій, у котораго кротость, незлобіе, благодушіе при самыхъ тяжелыхъ обстоятельствахъ жизни, всепрощающая любовь вошли, такъ сказать, въ плоть и кровь, стали какой-то стихійной, почти безсознательной силой. Я имъю въ виду Платона Каратаева.

Уже самая внѣшность этого простого русскаго солдатика производила какое то ласкающее впечатлѣніе, отъ котораго у васъ становилось отрадно на дупів. Казалось этотъ человѣкъ не только не сдѣлалъ кому-либо зла, но и не могъ бы сдѣлать, если бы захотѣлъ. Дѣлать другимъ только пріятное для Каратаева было такъ-же естественно и необходимо, какъ розѣ издавать запахъ. Онъ любилъ и любовно жилъ со всѣмъ, съ чѣмъ сводила его жизнь, и въ особен-

ности съ человъкомъ. Онъ любилъ свою шавку, любилъ товарищей, французовъ, у которыхъ былъ въ плѣну, любилъ Пьера Безухова, который быль его товарищемъ по несчастью, находясь также въ плену. Благодушное настроеніе никогда не покидало Каратаева. Вотъ онъ разсказываеть Пьеру о томъ, какъ онъ попаль въ солдаты. Его судили за порубку чужого лъса, который по понятію крестьянина Богъ выростиль для всёхъ. Судъ рёшиль отдать Платона въ солдаты. "Думали горе, анъ радость! Брату бы идти, кабы не мой гръхъ. А у брата меньшого самъ-пять ребять; а у меня, гляди, одна солдатка осталась. Пришелъ я на побывку, скажу я тебъ. Гляжу-лучше прежняго живутъ. Животовъ полонъ дворъ, бабы дома, два брата на заработкахъ. Одинъ Михайло, меньшой, дома. Батюшка и говорить: "мнь, говорить, всь дъти равны, какой палецъ ни укуси-все больно. А кабы не Платона тогда забрили, Михайль бы идти". Позваль всвхъ насъ-въришь-поставилъ подъ образа. "Михайла, говоритъ, поди сюда, кланяйся ему въ ноги и ты, баба, кланяйся, и вы, внучата, кланяйтесь! Поняли, говоритъ?" Такъ-то, другъ мой любезный. Рокъ головы ищеть. А мы все судимъ: то не хорошо, то не ладно. Наше счастье, дружокъ, что вода въ бреднъ: тянешь -- надулось, а вытащиль-- ничего ньту. Такъ то! "

Платонъ Каратаевъ-это чисто народный типъ, разумъется, нъсколько приподнятый, идеализированный. Однако, всв тв черты характера, какія мы видимь у Каратаева, мы можемъ найти въ характеръ всякаго русскаго человъка. Правда, эти черты не у всякаго такъ ярко выступаютъ, какъ у него, но все же онъ очень замътны. Такъ, умъренный оптимизмъ, надежда, что все къ лучшему, что все "образуется", какъ выражается одинъ изъ героевъ Толстого, -- это наша національная черта, которая, будучи доведена до крайности, становится уже нашимъ недостаткомъ, становится твмъ, что называють русскимъ "авось". Несомивнио также, наша національная черта-терпимость, отсутствіе фанатизма. Русскій солдатикъ во время перемирія угощаєть трубкой того самаго непріятеля, съ которымь черезъ полчаса будеть драться не на животь, а на смерть. Далье, умъренный фатализмъ, въра въ судьбу, въра въ то, что рокъ головы ищеть, что суженаго конемь не объедешь, опять таки

наша русская національная черта, Наконецъ, и то кроткое, любвеобильное отношение ко всему окружающему, готовность подълиться кускомъ черстваго хлъба съ голоднымъ, нищимъ, странникомъ (Каратаевъ угощаетъ Пьера испеченными картошками, гдъ-то, быть можетъ, съ трудомъ раздобытыми), — и это особенность нашей славяно-русской натуры. Въ Каратаевъ, такимъ образомъ, мы видимъ воплощение нашихъ лучшихъ національныхъ особенностей, которыми мы вправъ гордиться и которыя создались въ насъ, выросли и окрупли подъ вліяніемъ идей христіанства, идей евангелія. Что это такъ, что именно подъ вліяніемъ христіанства выростали въ русскомъ народъ черты его характера, ставшія національными, а именно: глубокая въра въ промыслъ Божій, въ то, что судьба человъка направляется Богомъ, кротость, терпъніе, чувства братской любви, отзывчивость къ горю ближняго и готовность ему помочь, -- что это такъ, это мы видимъ уже изъ того, что теперь, когда религіозные устои пошатнулись въ народъ; ослабъли, подверглись порчъ и разложенію и тв лучшія нравственныя стороны народнаго характера, которыя стояли въ связи и выросли на почвъ религіозныхъ върованій, Заслуга Толстого здъсь та, что онъ эти черты народнаго характера, народной души воплотилъ такъ художественно-рельефно въ образъ простого русскаго солдатика Платона Каратаева.

Нельзя пройти мимо и не отмътить еще одной нашей также національной особенности,—любви русскаго человъка къ своему Государю, которую Толстой показалъ намъ въ молодомъ поручикъ Николаъ Ростовъ.

Императоръ Александръ Павловичъ вмъстъ съ Австрійскимъ императоромъ дълаютъ смотръ 80-ти тысячной союзной арміи. "Красивый молодой Императоръ Александръ, въ конногвардейскомъ мундиръ, въ треугольной шляпъ, своимъ пріятнымъ и звучнымъ, негромкимъ голосомъ привлекалъвсю силу вниманія. Ростовъ стоялъ недалеко отъ трубачей и издалека своими зоркими глазами узналъ Государя и слъдилъ за его приближеніемъ. Когда Государь приблизился на разстояніе 20 шаговъ и Николай ясно, до всъхъ подробностей, разсмотрълъ прекрасное, молодое и счастливое лицо Императора, онъ испыталъ чувство пъжности и восторга, подобнаго которому онъ еще никогда не испытывалъ: Все—

всякая черта, всякое движеніе, - казалось ему прелестно въ Государъ. Остановившись противъ Павлоградскаго полка, Государь сказаль что-то по французски Австрійскому императору и улыбнулся. Увидавъ эту улыбку, Ростовъ самъ сталь невольно улыбаться и почувствоваль еще сильнъйшій приливъ любви къ Государю. Ему хотелось выказать чемънибудь свою любовь къ Государю. Онъ зналъ, что это невозможно, и ему хотблось плакать. Государь вызваль полкового командира и сказалъ ему нъсколько словъ. Воже мой! Чтобы со мной было, ежели бы ко мн обратился Государь!--думаль Ростовъ; я бы умеръ отъ счастья! Государь обратился къ офицерамъ. Всвхъ, господа (каждое слово слышалось Ростову, какъ звукъ съ неба), благодарю отъ всей души.—Какъ бы счастливъ былъ Ростовъ, ежели бы генерь могь умереть за своего Царя!-Вы заслужили георгіевскія знамена и будете ихъ достойны.—Только бы умереть за него! думаль Ростовь. Государь еще сказаль что-то, чего не разслышаль Ростовъ, и солдаты, надсаживая свои груди, закричали "урра". Ростовъ закричалъ тоже, пригнувшись къ съдлу, что было его силъ, желая повредить себъ этимъ крикомъ, только чтобы вполнъ выразить восторгъ къ Государю. -- Молодцы, павлоградцы! -- проговориль Государь. -- Воже мой! Какъ бы я счастливъ былъ, еслибъ онъ велълъ мнъ сейчасъ броситься въ огонь! подумалъ Ростовъ".

Когда вскоръ потомъ сослуживецъ Ростова Денисовъ началъ шутить по поводу того, что Ростовъ влюбился въ походъ въ Государя, Ростовъ сказалъ:—Денисовъ, ты этимъ не шути, это такое прекрасное чувство, такое!..—Върю, върю, дружокъ, раздъляю и одобряю...—Нътъ, не понимаешь! И Ростовъ всталъ и пошелъ бродить между костровъ, мечтая о томъ, какое было бы счастье умереть, не спасая жизнь Государя (объ этомъ онъ не смълъ мечтать), а просто умереть въ глазахъ Его. Онъ дъйствительно былъ влюбленъ въ Царя и въ славу русскаго оружія, и въ надежду будущаго торжества. И не онъ одинъ испыталъ это чувство въ тъ памятные дни, которые предшествовали сраженію. Девять десятыхъ людей русской арміи въ то время были влюблены, котя и менъе восторженно, въ своего Царя и въ славу русскаго оружія".

Вотъ нъкоторые художественные образы и сцены, взя-

тые мною изъ поэмы "Война и миръ". Само собою разумъется, что это лишь капля въ моръ. Лучшихъ сценъ въ поэмъ такъ много, говоритъ одинъ критикъ, что ихъ и не перечесть. Художественное творчество Толстого здъсь достигаетъ недосягаемыхъ вершинъ.

Прежде всего, поэма "Война и миръ"--художественное полотно исполинскихъ размъровъ: на него нанесена картина цълой выдающейся эпохи русской жизни, при чемъ со всею подробностію изображены различные классы русскаго Общества, начиная отъ Императора, придворныхъ, дипломатовъ, штабъ-и оберъ-офицеровъ, вплоть до скромнаго, незамътнаго рядового русской армін. Затімь, топкость психологическаго анализа, умънье проникать въ самые сокровенные тайники души и ловкаго придворнаго карьериста, и безхитростнаго, но върнаго слуги Царя и Отечества, съ готовностію идущаго за нихъ на върную смерть; умънье понять и одънить высшіе запросы души и сердца, стремленіе души къ Богу и правдъ-все это у Толстого велико и мощно, какъ ни у кого прежде. И нъть, кажется области или предмета, которые были бы непонятны и недоступны художнику. За чтобы онъ ни взялся: описываеть ли Бородинское сраженіе, совъть генераловъ въ Филяхъ, пожаръ Москвы, или же святочныя развлеченія молодежи, охоту, кутежи и пьяныя выходки и затьи офицеровъ, -- вездъ чувствуешь, что ничего здъсь нътъ выдуманнаго, фальшиваго, напротивъ, все такъ естественно и натурально и не можеть быть иначе въ дъйствительности. Въ основу произведенія положена глубокая и высокой нравственной чистоты мысль: нтть величія тамъ, гди нить простоты, добра и правды. Великъ Александръ Благословенный, великъ Кутузовъ, Бенингсенъ; но велики они не громкими фразами, не рисовкой, хотя бы и изящной, а именно своей простотой и правдой.

Я очень жалью, что не имью возможности за недостаткомъ времени привести выдержки изъ другого, такого же геніальнаго произведенія Толстого, какъ и "Война и миръ", —изъ "Анны Карениной". Я лишь напомню объ одной потрясающей своимъ драматизмомъ сценъ изъ этого романа о свиданіи матери Анны Карениной съ сыномъ, который посль ея ухода отъ мужа остался у отца. Нельзя безъ слезъ и содраганій читать о томъ, что переживаетъ мать, готовясь тайкомъ свидъться съ сыномъ въ его спальнъ, послъ продолжительной разлуки, какъ она дрожитъ за то, что ее не допустять къ нему, и какъ, наконецъ, она, достигши цъли, обнимаетъ малютку, задыхаясь отъ радости, спъща, волнуясь, боясь, что ей помъщаютъ...

Да, если Тургеневъ назвалъ Толстого великимъ писателемъ земли русской, то это название принадлежить ему по заслугамъ. Толстой-гордость русской художественной литературы. Онъ для русскихъ то же, что Гете для нъмцевъ, Шекспиръ для англичанъ, Викторъ Гюго для французовъ. Чрезъ него русскій геній внесъ въ сокровищнищу европейской художественной литературы свой вкладъ, открыль предъ изумленнымъ взоромъ культурнаго европейца богатство и оригинальность нашего національнаго духа, національнаго характера. До Толстого западная Европа смотръла на русскихъ, какъ на учениковъ, и не допускала мысли, чтобы у русскихъ варваровъ художественное творчество достигло той высоты, на какой оно стояло уже давно за Западъ. Прочитавъ "Войну и миръ", западно-еврепейская критика сразу поняла, что предъ нею колоссальный талантъ, колоссальное дарованіе, и въ лицъ своихъ лучшихъ представителей: Флобера, Мельхіора де-Вогюэ, Альфонса Доде и Леона Доде признала, что для русской художественной литературы пора ученичества миновала, что она теперь можеть быть принята въ семью западно-европейскихъ литературъ на правахъ равнаго съ равнымъ.

И вотъ тутъ-то, какъ разъ въ то время, когда художественное дарованіе Толстого достигло своего апогея, въ немъ самомъ совершился тотъ переломъ, который повлекъ за собою его духовную смерть, какъ художника, который привель его къ отрицанію искусства, культуры, науки, религіи во имя новой псевдо-религіи, псевдо-философіи. Переворотъ этотъ совершился въ концѣ семидесятыхъ и въ началѣ восьмидесятыхъ годовъ.

Послѣ этого Толстой нацисаль еще нѣсколько художественных произведеній, изъ которых самымъ крупнымъ является "Воскресенье". Но эти произведенія Толстого уже далеко не то, что "Война и миръ" и "Анна Каренина". Они слишкомъ тенденціозны, между героями, какіе здѣсь фигурируютъ, нѣтъ живыхъ лицъ: это—какіе-то манекены, маріо-

нетки, которыя движутся, говорять, смёются и плачуть потому только, что автору нужно выразить ту или иную идею, ту или иную сентенцію. Воть что говорить Мережковскій о главномь геров "Воскресенья" Нехлюдовь. "Нехлюдовь кристаллически правильное, прозрачное, безжизненное отвлеченіе, нравственно-религіозная посылка для нравственнаго вывода. Это механически послушный музыкальный приборь для усиленія и сосредоточенія звука, вродв резонатора или рупора, которымь находящійся за нимь "господинь авторь" проповъдуеть свои нравственныя теоремы".

Я уже сказаль раньше и теперь повторяю, что духовная смерть Толстого, какъ художника,—это преступнъйшій акть самозакланія, самоубійства. Эта утрата, которую русская художественная литература понесла тридцать лъть тому назадь, несравненно болье тяжела, чъмъ утрата Толстого—философа, умершаго въ ноябръ 1910 года.

Взглянемъ теперь на Толстого-философа.

Уже въ первую половину жизни Толстого въ его художественныхъ произведеніяхъ можно было замътить, что вопросы о Богъ, о душъ, о цъли и смыслъ жизни человъческой занимали многихъ изъ его героевъ, при томъ такихъ, въ лицъ которыхъ Толстой изображалъ самого себя, свои собственныя душевныя переживанія. Такъ, Константинъ Левинъ въ "Аннъ Корениной" говоритъ о себъ: "Безъ внанія того, что я такое и зачёмъ я здёсь, — нельзяжить. А знать этого я не могу, спъдовательно, жить нельзя". И Левинь быль близокь къ отчаянію и самоубійству. "Для чего жить и что такое я? спрашиваеть себя Пьеръ Безухій. Что такое жизнь, что смерть? Какая сила управляеть всвмъ "? "Любовь, говорить умирающій Андрей Болконскій, мішаеть смерти. Любовь есть жизнь... Любовь есть Богъ, и умереть значить мнъ, частицъ любви, вернуться къ общему и въчному источнику".

Строго говоря, трудно найти человѣка, который не задаваль бы себѣ и не рѣшаль такь или иначе этихь вѣчныхь вопросовъ: о Богѣ, о цѣли жизни, о смерти. Но при этомъ большинство людей, неглубокихъ умовъ, надъ этими вопросами долго не останавливаются: отвѣты на нихъ они находять уже готовые или въ той религіи, которая внушена имъ съ дѣтства; или же, если они мнять о себѣ, что они

переросли уже теологическій фазись развитія, то удовлетворяются какими-либо научными и философскими теоріями, пытающимися дать отвыты на вычные вопросы о Богы и человъкъ. Чаще всего эта послъдняя категорія людей считаеть за научные и потому достовърные такіе отвъты на эти вопросы: все создано природой, цъль и смыслъ жизни-побольше наслажденій, со смертію всему конець. Впрочемь, если человъкъ стоить на болъе высокой ступени нравственнаго развитія, то смыслъ жизни, онъ видить въ служеніи общему благу; а такъ какъ общее-то благо, счастье всего человъчества, или даже одного только народа недостижимо, какъ учить повседневный опыть, при существующихъ условіяхь, то утьшають себя тымь, что современемь прогрессь сдълать счастливыми нашихъ потомковъ: следовательно, смыслъ нашей жизни въ служеніи прогрессу, а чрезъ это и счастью нашихъ потомковъ. Заурядный, неглубокій умъ по большей части на такомъ ръшеніи вопроса и успокаивается. Но такіе гиганты мысли, какъ Достоевскій, Тургеневъ и Толстой, само собою разумвется, не могуть не видвть, что это въдь не ръшение вопроса, что это фальсификація, самообмант. Смыслъ нашей жизни въ томъ, что будуть счастливы нами потомки. Но позвольте! Во-1-хъ, какое намъ дъло до тъхъ нашихъ потомковъ, которыхъ мы никогда не будемъ знать и которые о насъ также ничего не будутъ знать. Во-2-хъ, идеалы счастья у людей часто мфняются: сравните идеалъ счастья средневъковаго рыцаря и современнаго буржуа. Какимъ образомъ мы можемъ быть увърены, что работаемъ для счастья нашихъ потомковъ, когда мы не знаемъ, въ чемъ именно наши потомки будутъ полагать счастье? Но допустимъ, что при всемъ томъ наша дн виж труды послужили фундаментомъ, на которомъ будущее человъчество устроить, наконець, прочное зданіе своего благополучія и счастья. Развъ то неизбъжное соображеніе, что и это зданіе, и само человъчество, и земной шаръ обречены въ концъ концовъ на гибель, на уничтожение и смерть,развъ это соображение не отнимаетъ всякий смыслъ у нашихъ трудовъ, стремленій и мечтаній! Вотъ послів этого и скажите, кого же удовлетворить такая философія? И мы знаемь, что Достоевскій нашель рішеніе вопроса о ціли и смыслі жизни не здёсь, не въ этой мнимой философіи, а нашелъ въ другой области—въ религіи; Тургеневъ не нашелъ ръшенія этого вопроса нигдѣ и потому его послѣднія произведенія проникнуты мрачнымъ пессимизмомъ; Толстой думалъ, что нашелъ отвѣты на мучившіе его вопросы самостоятельно безъ помощи религіи и предшествующей философіи. Вотъ къ этимъ-то поискамъ Толстого, къ его попыткамъ осмыслить жизнь мы теперь и переходимъ.

"Давно уже, говорить Толстой въ своей "Исповъди", написанной въ 1879 г., разсказана восточная басня про путника, застигнутаго въ степи разъяреннымъ звъремъ. Спасаясь отъ звъря, путникъ вскакиваетъ въ безводный колодезь, но на днъ колодца видитъ дракона, разинувшаго пасть, чтобы пожрать его. И несчастный, не смен выленть, чтобы не погибнуть отъ разъяреннаго звъря, не смъя и прыгнуть на дно колодца, чтобы не быть пожраннымъ дракономъ, ухватывается за вътви растущаго въ расщелинъ колодца дикаго куста и держится на немъ. Руки его ослабъвають и онъ чувствуеть, что скоро должень будеть отдаться погибели, съ объихъ сторонъ ждущей его; но онъ все держится и видить, что двъ мыши, одна бълая, другая черная, равномфрно обходя стволину куста, на которомъ онъ висить, подтачиваеть ее. Путникъ видить, что онъ неминуемо погибнеть; но пока онъ висить, онъ ищеть вокругъ себя и находить на листьяхъ капли меда, достаетъ языкомъ и лижеть ихъ. Такъ и я держусь за вътви жизни, зная, что неминуемо ждетъ драконъ смерти, готовый растервать меня. и не могу понять, зачёмъ я попалъ на это мученіе. И я пытаюсь сосать тотъ медъ, который прежде утвшалъ меня; но этотъ медъ уже не радуетъ меня, а бълая и черная мышь - день и ночь-подтачивають вътку, за которую я держусь. Я ясно вижу дракона и медъ уже не сладокъ мнв. Я вижу одно-неизбъжнаго дракона и мышей-и не могу отвратить отъ нихъ взора. И это не басня, а это истинная, неоспоримая и всякому понятная правда".

Далъе Толстой перечисляеть и анализируеть тъ радости жизни, которыя раньше казались ему столь заманчичивыми и привлекательными; семья, искусство, слава, бо гатство, и доказываеть, что ничто изъ этого не можеть дать смысла человъческой жизни, если эта жизнь должна окончиться смертью, полнымъ уничтожениемъ. По временамъ вслъдствіе этого на него нападають такіе приступы тоски и отчаянія, что онъ готовъ наложить на себя руки, и онъ вынужденъ прятать отъ себя шнурокъ, на которомъ можно было повъситься; вынужденъ перестать охотиться съ ружьемъ, чтобы не поддаться соблазну легко покончить съ собой.

Оть этого отчаянія, оть самоубійства спасло Толстого, какъ онъ полагаеть, сближеніе съ простыми върующими людьми, съ рабочимь народомъ: "Я жилъ такъ, т. е. въ общеніи съ народомъ, года два, и со мной случился перевороть. Со мной случилось то, что жизнь нашего круга—богатыхъ ученыхъ—не только опротивъла мнъ, но потеряла всякій смыслъ. Всъ наши дъйствія, разсужденія, наука, искусство—все это предстало мнъ въ новомъ значеніи. Я поняль, что все это одно баловство, что искать смысла въ этомъ нельзя. Я возненавидълъ себя и я призналъ истину. Теперь мнъ все стало ясно".

Сблизившись съ народомъ, Толстой усвоилъ, или думалъ, что усвоилъ и народныя религіозныя върованія: онъ ходилъ въ церковь, выполнялъ вст церковные обряды и установленія. Но это продолжалось не долго. Невозможность примирить нѣкоторые догматы съ разумомъ оттолкнули его отъ церкви. Онъ началъ искать разумной вѣры.

Вотъ ходъ его разсужденій:

Никакое благо не можетъ удовлетворить человъка, если человъкъ знаетъ, что это благо временное, что оно когданибудь должно окончиться, прекратиться, исчезнуть. Человъкъ ищеть блага не временнаго, а безконечнаго, въчнаго, неумирающаго. Въ самомъ дълъ, попробуйте объщать комунибудь вашу дружбу и расположение на опредвленный, хотя бы очень продолжительный срокъ, но именно на срокъ, а не на всегда, и вы едвали удовлетворите кого-нибудь такимъ своимъ объщаніемъ. Пусть человъкъ представить себъ конецъ своего матеріальнаго благополучія, конецъ славы,могущества, — и эти блага перестануть служить для него утъщениемъ и радостью. Представимъ себъ, что смерть есть полное уничтоженіе, что со смертію всему конецъ, ш жизнь потеряеть смысль. Только въ томъ случав жизнь человека не безсмыслица, если она безконечна, въчна, если человъкъ безсмертенъ. Но безсмертенъ ли онъ?

Ивть, отвъчаеть Толстой, человъкь, какъ отдъльная

личность, существо конечное, не безсмертное; но человъчество, частицу котораго составляеть каждая отдъльная личность, безсмертно. Стало быть, если я хочу, чтобы моя жизнь получила смысль, я должень слиться съ жизнью всего человъчества, съ жизнью всего міра, и въ этомъ сліяніи найти безсмертіе. Впрочемъ, будемъ говорить словами самого Толстого.

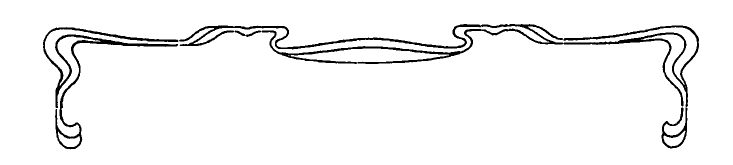
"Всякое осмысливаніе личной жизни, говорить онъ въ сочиненіи "Въ чемъ моя въра?", если она не основана на отреченіи отъ себя для служенія людямъ, человъчеству,— сыну человъчества, есть призракъ, разлетающійся при первомъ прикосновеніи разума. Въ томъ, что моя личная жизнь погибаетъ, а жизнь всего міра по волъ Отца не погибаетъ, и-что одно только сліяніе съ ней даетъ мнъ возможность спасенія, въ этомъ я не могу ужъ усумниться. Но это такъ мало въ сравненіи съ тъми возвышенными, религіозными върованіями въ будущую жизнь! Хоть мало, да върно"!

Но что это значить слиться съ жизнью человъчества, съ жизнью всего міра?

Свящ. Николай Липскій.

(Окончаніе будетъ).





# РЕЛИГІОЗНЫЯ ВОЗЗРВНІЯ ЕСТЕСТВОИСПЫТАТЕЛЕЙ.

Сочиненіе д-ра фил. Э. Деннерта. Переводъ съ 7-го нѣмец. изд. воспитанниковъ Харьковской 2-й мужской гимназіи, подъ редакціей священника І. Артинскаго.

(Продолженіе) \*).

#### б) 19 стольтіе.

За истекшее время 19-го столътія всъ науки окръпли прочно. Надъ ихъ разработкой продолжали трудиться очень усиленно.

Прежде всего мы опять упоминаемъ опредставителяхъ астрономіи. Рядомъ съ В. Гершелемъ появляется И. С. де-Лапласъ (1749—1827),—яркая звъзда въ новомъ стольтіи. Онъ пытался объяснить происхожденіе міра изъ туманныхъ пятенъ (туманной массы). Онъ былъ не совсьмъ твердъ въ религіозномъ отношеніи, тъмъ не менъе въроваль въ Бога, и слово Геккеля о "великомъ атеистъ Лапласъ" основано на незнаніи, какъ я основательно указалъ на это (см. "Реформація" 1905 и "Въра и знаніе" 1905 г. стр. 411). Великіе нъмецкіе астрономы того времени, Г. В. Ольберсъ (1758—1840), Ф. В. Вессель (1784—1846) и І. І. фонъ-Литтровъ (1781—1840) были върующими. Г. Піацци (1746—1826), открывшій "цереру", принадлежалъ къ католическому ордену.

Много мужей трудилось надъ разработкой физики, особенно надъ ученіемъ объ электричествъ. Прежде всего должны быть названы A.~M.~Aмперъ (1775—1836), B.~Tомсонъ графъ ф. Румфордскій (ум. 1814),  $I.~X.~\partial pume \partial \tau$  (1777—1851),  $F.~C.~Oom\tau$  (1787—1854),  $\Phi.~\mathcal{L}.~Aparo$  (1786—1853),

І. С. Хр. Швейггеръ (1779—1857), Д. М. Деспретиъ (ум. 1863), оптики—І. Фраунгоферъ (1787—1826), А. Фреснель (1788—1827) и математикъ К. Ф. Гауссъ (1777—1855). Каждый изъ нихъ имъетъ высокое въ своемъ родъ значеніе. На отдъльныхъ ихъ выступленіяхъ (въ области религіи) невозможно останавливаться здъсь. Всъ были теистами, за исключеніемъ Араго, который относился къ религіи равнодушно. Амперъ былъ дътски—благочестивъ. Эрштеду принадлежитъ изреченіе: "всякое основательное познаніе природы ведетъ къ признанію Бога".

Также и въ химіи продолжалась прежде всего дальньйшая разработка того, что сдълаль Лавуазье. Это именно произошло благодаря ученію І. Дальтона (1766—1844) объ атомахь и выдающимся изслъдованіямь І. Л. Гай-Люссака (1778—1850), Ц. Л. Бертолля (1748—1822) во Франціи, Г. Дэви (1778—1829) въ Англіи, І. І. фонъ-Берцеліуса (1779—1848) въ Швеціи и итальянца Авогадро (ум. 1856),—открывшаго хининь П. І. Пеллетье (ум. 1842), а также Ө. І. Пелойца (ум. 1866) и Л. Ц. Өенара (ум. 1857), который открыль борнокислую соль. Отношенія Бертолля къ въръ я не знаю; другіе относились къ ней съ сочувствіемъ.

Г. Кювье (1769—1832) быль мужемъ, который поддержаль господство естествознанія въ теченіе 19-го стольтія и реформироваль зоологію какь своимь усовершенствованнымъ методомъ, такъ и своими великими идеями. Соціалъдемократь Воммели называеть его "великаномъ ума". Главная его заслуга относится къ улучшенію натуральной си--стематизаціи животныхь и животныхь окаменфлостей. Кювье быль строгимь реформатомь. Точно такъ же, какъ кругь Ньютопа въ свое время, и вокругъ Кювье въ началь этого стольтія группировались многочисленные естествоиспытатели, которые въ его духъ продолжали изслъдованія и притомъ были проникнуты однимъ и твиъ же христіанскимъ духомъ. Мы называемъ минералоговъ T. T. де-ля Бэха (1796—1855), К. І. Гауха (1743—1822), Ф. С. Бэй-·дана (1787—1850) и А. Броньяра (1770—1847), геологовъ М. де-Серреса (ум. 1862), Ц. де-Бомана (1798—1874) и М. Г. *Дюкротэ-де-Блэнвилля* (1777—1850).

Кювье съ сильнымъ подчеркиваніемъ высказалъ мнѣніе о постоянствѣ (неизмѣняемости) видовъ, которые, по всеобщему тогдашнему сужденію, были созданы каждый

отдъльно. Но уже ко времени Кювье выступиль противоположный ваглядь на изменяемость видовъ. По этому вагляду, теперешніе виды произошли путемъ изміненія немногихъ прежнихъ видовъ. Представителями такого взгляда были  $I.~~B.~~A.~~\Pi.~~B.~~\partial e ext{-} Ламаркъ~~(1744-1829)~~$ и II.~~ЖоффруаСенть-Илерь (1772-1844). Они замъчательны, какъ первые извъстные приверженцы ученія о превращеніи или о постепенномъ возникновеніи животнаго царства путемъ эволюціи. Ламаркъ считалъ причиной изменнія видовъ употребленіе или неупотребленіе какого-нибудь органа, равнымъ образомъ непосредственное воздъйствіе внъшнихъ жизненныхъ условій; Жоффруа, наобороть, -- климатическія условія. Оба были покорены сильнымъ тогда авторитетомъ Кювье. Впрочемъ, нужно съ особенной силой отмътить, что оба эти мужа не были матеріалистами. Ламаркъ отнюдь не желалъ предоставить происхождение и существование міра слѣпому случаю, но то и другое ставиль въ зависимость отъ Божіей. Жоффруа Сентъ-Илеръ закончилъ свое произведеніе призывомъ: "честь и слава единому Богу!" и, когда въ старости ослъпъ, написалъ своему другу-дамъ съ удивительной покорностью следующее: "Богъ восхотель этой болъзни, чтобы этимъ уравнять преизобиліе моего счастья; будемъ благодарны за милость Провиденія".

Благодаря изследованіямъ Кювье, въ первой половинъ 19-го столътія были очень значительно двинуты впередъ особенно геологія и палеонтологія, т. е. наука объ исторіи происхожденія земли и объ окамен влостяхь. Достойно замъчанія, что почти всь безь исключенія изслъдователи въ этой области были въ религіозномъ отношеніи единомышленниками Кювье. Они даже отчасти пользовались своими знаніями для защиты своей религіозной въры. Такимъ образомъ, въ глазахъ этихъ мужей мощно-пробуждающіяся науки отнюдь не стояли въ противоръчіи съ върой. Изъ громаднаго количества такихъ естествоиспытателей мы наанваемъ англичанъ: B.~ Бекленда~(1784—1856),~ Гюйо~ Миллера (1802—1857), В. Д. Конбэра (ум. 1857), американца Э. Гичкока (ум. 1864) и шотландца І. Макъ-Куллаха (ум. 1835), также физика В. Вевелля (1794—1866) и антрополога І. Ц.  $\Pi puxap \partial a$  (1785 — 1848),—нѣмцевъ:  $\Gamma$ . X. фонъ-Шуберта (1780—1860), К. фонъ-Раумера (1783—1865), А. Вагнера (1797—1861). Религіозныхъ воззрвній великаго геолога Л.

фонъ-Букса (1774—1853) я не знаю. Въ добавленіе къ названнымъ приведемъ еще трехъ христіански-настроенныхъ минерологовъ того времени, именно І. Н. фонъ-Фукса (1774—1856), Э. Ц. фонъ-Леонарда (1779—1862) и Г. Ф. Л. Гаусманна (1782—1859). Изъ многочисленныхъ прекрасныхъ изреченій Шуберта нужно твердо запомнить, по крайней мъръ, одно: "въ дарствъ бытія въ центръ стоитъ солнце, которое все поддерживаетъ, все живитъ и двигаетъ; и есть глазъ, самой же солнечной природой сдъланный для этого солнца. Солнце—это Богъ; глазъ—это душа".

Ботаника въ первыя десятильтія прошлаго стольтія сдълала существенные успъхи въ области системы. Особенно цвнно было то, что для цвлей систематизаціи изучали различные роды растеній и сравнивали ихъ собою. Въ науку такой методъ ввелъ A. II.  $\partial e$ - $Ran\partial o$ лль (1978-1841), поддержанный въ этомъ отношени въ Англіи особенно Р. Броуномъ (1773—1858).—Въ остальномъ ботаника, какъ естественная наука, шла вообще по стопамъ Шеллинговой натуръ-философіи. Положимъ, что были и такіе выдающіеся мужи, которые сумвли удержаться оть заблужденій этого направленія—въ Германіи Ф. Г. Бартлингъ (1794—1875), Ф. Г. Линкъ (ум. 1851) и Рэперъ (ум. 1885), въ Австріи Ст. Эндлихъ (1804—1849), во Франціи. Б. Делессье (ум. 1847) и А. Т. Броньяръ (1801--1876) и въ Англіи I. Линдлэй (1799—1865). Для морфологіи особенно важными были геніальные труды А. Брауна (1805—1877) и К. Фр. Шимпера (1803—1867). Для анатоміи (разложенія растеній на составныя части), къ которой дотолъ относились очень подозрительно, было въ высшей степени важно разъясненіе М. І. Шлейдена (1804—1881), именно, что всв части растенія состоять или по крайней мірь произошли изъ клъточекъ. Къ этому присоединились высокой важности труды Р. Броуна, К. В. фонъ-Нэгели (1817-1891) и Г. фонъ-Мооля (1805—1872). Равнымъ образомъ получило дальнъйшее развитие учение о жизни растений, особенно область расположенія ихъ, благодаря выясненію той роли, какую играють насъкомыя при оплодотвореніи двътка, —чьмъ обязаны прежде всего К. Шпренгелю (1766—1833).

Изъ названных в здъсь ботаниковъ мнѣ неизвѣстны по ихъ религіознымъ воззрѣніямъ Эндлихъ, Броунъ, Мооль и Нэгели. Эндлихъ былъ сначала богословомъ и кончилъ само-

убійствомъ. О Нэгели можно предположить, что онъ былъ религіозно-равнодущенъ. Шлейденъ былъ свободомыслящимъ, но противникомъ матеріализма и върующимъ въ Бога. Послъднее имъетъ значеніе и въ отношеніи къдругимъ.

Зоологія въ первой половинь стольтія находилась подъ сильнымь воздыйствіемь значительнаго прогресса анатомін и физіологіи. Руководителями были въ особенности—великій анатомь и физіологь С. Фр. фонъ Земмерингъ (1755—1830), извыстный Геттингенскій анатомь І. Ф. Блюменбахъ (1752—1840), физіологи І. Деллингеръ (1770—1841), К. Фр. фонъ Кильмейеръ (1765—1844) и преимущественно Іоганнъ Мюллеръ (1801—1858). Всь были антиматеріалистами и вырующими въ Бога въ широкомъ смысль слова. Выдающійся изслыдователь насыкомыхь П. А. Латрейль (1762—1833) быль священникомъ.

Христіанскими врачами того времени были—I.A. Решляубъ (1768—1895), Э. Л. Геймъ (1747—1834) и Х. В. Гуфландъ (1762—1836) въ Германіи, Г. Дюпюитренъ (1777—1835), Д. Ляррей (ум. 1842)—организаторъ военной хирургій при Наполеонѣ, Р. Т. Г. Лаеннетъ (ум. 1826)—основатель аускультаціи (выслушиванія) и перкуссій (выстукиванія) во Франціи, Х. Белль (1774—1842) въ Англій. Отношеніе къ религіи А. П. Куперса (1768—1841) мнѣ неизвѣстно.

Мы не можемъ оставить этого времени, не вспомнивши еще двухь мужей, которыхъ можно отмътить, какъ универсальныхъ геніевъ, и которые оба оказали широкое вліяніе: І. В. фонъ-Гете (1749—1832) и А. фонъ-Гумбольдть (1769—1859). Ихъ нельзя назвать христіанами въ собственномъ смысль, но оба были очень рышительными противниками матеріализма. Ихъ вліяніе создало совершенно антиматеріалистическое направленіе въ естествознаніи. Отъ Гете намъ извъстно много изреченій, имъющихъ отношеніе къ его въръ въ Бога. Такъ, онъ однажды сказаль: "миновало время сомньнія, теперь каждый также мало сомньвается въ самомъ себъ, какъ въ Богъ". Въ религіозномъ характеръ Гете ничто не измъняется оттого, что Геккель въ своихъ интересахъ претендуетъ на него такъ же несправедливо, какъ и на нъкоторыхъ другихъ.

\* \*

Мы обращаемся ко второму періоду прошлаго стольтія, который будемъ считать, приблизительно начиная съ середины. Въ астрономіи продолжалось созиданіе на фундаментъ, заложенномъ еще въ эпоху возрожденія. Въ этомъ принимали участіе великіе изслідователи І. Гершель (1792-1871), І. Фр. Энке (1791—1865), геніальный Н. І. І. Леверрье (1811—1877), который напередъ вычислиль существованіе Нептуна, І. Г. Мэдлеръ (1794—1874), Ф. А. Пуйсэксъ (1820— 1883), Г. Фай (ум. 1902), Р. Вольфъ (1816—1893) и А. Готье (1793—1881)—христіанскіе астрономы Швейцаріи. Въ Германіи работали— $\partial$ . Гейсъ (1806—1877), І. фонъ-Ламонтъ (1805—?) и А. Секхи (1818—1878)—мужи, върующіе въ Бога открыто; последній изъ названныхъ быль іезунтскимъ патеромъ. Въ добавленіе къ астрономамъ нужно назвать несколько деятельныхъ изследователей въ математической области. Вотъ --- они: A. Л. Каухей (1789--1856), который говориль o caмомъ себъ: "я-христіанинъ, т. е. я върую въ божественность Христа", І. Ф. М. Бине (ум. 1856), о которомъ то же самое сказалъ Каухей. X. Ваббедись (1792—1871),  $\Gamma$ . Грассманнь (1809—1877), Х. Гермитъ (ум. 1901), А. Каулей (1821—1895), К. Вейерштрассь (1815—?) и преимущественно-геніальный основатель теоріи функцій Б. Риманъ (1826—1866). Всв они были открытые христіане.

Въ области физики продолжалось движение предшествующаго десятилътія, именно то, которое относилось къ электричеству. Значительнъйшимъ изслъдователемъявляется  $M. \; \Phi apa \partial e \ddot{u} \; (1791-1867), \;$ величайтій, быть можеть, экспериментаторъ, когда-либо жившій. Отъ ученика переплетчика онъ поднялся до наивысшей вершины научнаго знанія. Одно изъ его величайшихъ открытій--это такъ называемое индуктивное электричество. Далве, въ области электричества работали І. Ц. Максвелль (1831—1879) и А. де-ля-Рифъ (1801— 1873). Большой интересь представляють попытки изобретенія и улучшенія электрическаго телеграфа. Въ этомъ правленіи были особенно діятельны: В. Веберъ (1804—1891). вышеназванный Гаусь, Э. В. фонъ-Сименсь (1816—1892), Д. Э. Гюйгесь (1831—1900), Х. Витстонь (1802—1875) и С. Ф. В. Морсъ (1791—1872). Совершенно новую эру въ ученіи объ электричествъ началъ своими трудами Г. Гертиъ (1857-

1895), открывшій отношеніе между электричествомъ и свътомъ. Г. А. Ф. Плато (1801—1883), производившій знаменитый опыть съ масломъ на основании гипотезы Лапласа, быль убъжденнымь христіаниномь, равнымь образомь и изслъдователь земного магнетизма Л. Пальміери (ум. 1896), также А. Г. Л. Фицо (1819—1896) и Л. Фуко (ум. 1868), произведшій знаменитый опыть съ маятникомъ. Въ оптической области работали І. В. Віо (1774—1862), І. Вабинетъ (ум. 1872), І. П. Жюль (1818—1889), Д. Бревстъ (1781— 1868) и Г. Л. Гельмгольтив (1821—1894), также великій математико-физикъ Г. Г. Штокъ (1819—1903). Термоэлектричество разработаль  $II. \Gamma. Tайть (умерь 1901); ученіе о те$ плоть-Р. І. Ц. Клаузіусь (1822-1888), Г. А. Гирнь (умерь 1890), П. Жолли (ум. 1885), І. Р. фонъ-Майеръ (1814—1878), I. Тиндалль (1820—1895), В. І. Маккворнъ Ранкинъ (умеръ 1872) и В. Р. Гровъ (1811—1896); въ качествъ метеоролога, открыль законы движенія вітра Г. В. Довъ (1803—1879). Еще должны быть названы Ц. А. Бекверель (ум. 1878), великій англичанинъ лордъ Кельвинъ (В. Томсонъ, 1824—1907) н великій французскій экспериментаторъ Регнольть (1810— 1878). Наконецъ, изъ ученыхъ новъйшаго времени я назову еще Э. Ломелля (1838—1899), В. фонъ-Бецольда (1837—1907), *Л. Больцмана* (1844—1906) и астрофизика С. П. Ланглея, религіозныхъ воззрѣній котораго я не знаю. Изъ названныхъ остались мив неизвъстными религіозныя точки зрвнія Витстона, Дове, Ломмеля, Вецольда, Гюйгеса и Больцмана. Относительно Тиндаля и Сименса, пожалуй, могуть быть сомнънія, однако все-же оба были върующими въ Бога въ широкомъ смыслъ слова. Вотъ что, напримъръ, сказалъ однажды Сименсъ: "чъмъ глубисе мы вникаемъ въ гармоническое и урегулированное неизмънными законами и все-таки туманное для нашего полнаго пониманія господство силь природы, тъмъ болъе возбуждается въ насъ чувство смиренія и скромности, тъмъ меньшимъ представляется намъ объемъ нашего знанія, тъмъ жизненнюе становится наше стремленіе больше и больше творить изъ этого неисчерпаемаго источника нашего знанія и способности и тъмъ выше становится наше удивленіе предъ безконечной правящей мудростью, проникающей все это твореніе". Подобнымъ образомъ высказывался иногда и Тиндаль. На съйздй естествоиспытателей въ Норвегіи онъ началъ свою рфчь "естественнонаучный матеріализмъ" слъдующими словами: "Кому открыто могущество Господа? Преклонимъ наши головы всв, кто-бы мы ни были, духовенство и естествоиспытатели, и сознаемся въ нашемъ незнанін". О Гертцъ я не узналъ ничего опредъленнаго; во всякомъ случав есть некоторыя его нзреченія, которыя характеризують его, по крайней мірь, върующимъ въ Бога въ широкомъ смыслъ этого слова. Такъ, напримъръ, "если мы хотимъ получить законченное, цъльное, закономърное міросозерцаніе, то должны за видимыми нами предметами подразумввать другіе-невидимые, за предълами нашего сознанія—искать еще таинственнаго соучастника". Не вполив ясное положение (въ отношени къ религіи) заняль великій Гельмгольтць. Однако я узналь отъ Эмиля Фроммеля, что Гельмгольтдъ при немъ посъщалъ богослужение, а иногда и причащался Св. Таинъ. Остальные были върующими, отчасти даже строговърующими. Во первыхъ, Фарадей, который сказалъ о самомъ себъ: "я принадлежу къ маленькой и ничтожной христіанской сектъ, которая извъстна подъ именемъ "Sandmanier". Наша надежда основана на въръ во Христа". Віо сказаль о Моисеевой книгъ бытія: "или у Моисея была такая же глубокая опытность въ знаніи, какъ опытность нашего въка, или онъ быль вдохновленъ". Р. фонъ-Майеръ, открывшій законъ сохраненія энергіи, сказаль однажды: "оть всей полноты сердца я восклицаю: "истинная философія не можеть и не см веть быть ничъмъ инымъ, какъ пропедевтикой (введеніемъ) христіан--ской религіи".

Къ физикамъ присоединяются химики. Здѣсь можно прежде всего назвать творца агрономической химіи І. фонъ-Либиха (1803—1873) и его друга Фр. Велера (1800—1882), перваго представителя ученія объ органическихъ тѣлахъ; затѣмъ, основателя химической зоологіи Г. Бишофа (1792—1870), открывшаго озонъ и хлопчатую бумагу Хр. Фр. Шенбейна (1799—1868), основателя аналитической химіи Г. Р. Розэ (1795—1864) и его главнаго покровителя К. Р. фонъ-Фрезеніуса (1818—1897), основателя анилиновыхъ фабрикъ А. В. Гофмана (1818—1892) и основателя же органической химіи А. Кекюлэ (1829—1896). Къ нимъ присоединяется французъ Г. Санъ клэръ Девилль (1818—1881), который открылъ химическую диссоціацію теплоты. Выдающееся значеніе, особенно для изслъдованія химическихъ свойствъ

созвъздій, имълъ спектральный анализъ, который разработали, какъ основатели, физикъ  $\Gamma$ . P. Rupx = 0 (1824—1887) и химикъ P. Бунзенъ (1811—1899). Великій  $\mathcal{J}$ . Пастеръ (1822-1895) внесъ въ ученіе о броженіи новый, непредвидънный свъть. К. Ф. Раммельсбергъ (1813—1899) быль первый авторитеть въ области минералогической химіи. Наконець, какъ выдающіеся химики последняго времени, могуть быть названы А. В. Г. Кольбъ (1818—1884), М. Э. Хеврейль (1786—1889), К. А. Вуртиъ (ум. 1884), І. В. А. Дюма (ум. 1884), X. Фридель (1832—1899),  $\Gamma$ . Видеманъ (1826—1899), I. Вислиценъ (1835—1902), В. Лоссенъ (1838—1906), Л. І. фонъ-Мейеръ (1830—1895) и В. Мейеръ (1848—1897). О религіозныхъ возэрвніяхъ Розэ, Гофмана, Кекюлэ, Кирхгофа, Бунзена, Видемана, Вислицена, Раммельсберга и обоихъ Майеровъ мив ничего неизвъстно. Другіе относились къ въръ дружественно. Бишофъ сказалъ о писателъ кн. Бытія, что онъ приведенъ былъ къ истинъ "божественнымъ наставленіемъ". Либихъ съ свойственной ему силой порицалъ невъжество матеріализма въ следующихъ словахъ, которыя должны прозвучать въ ушахъ соціалистическихъ диллетан-"среди диллетантовъ, которые естествознанія: своихъ прогулокъ по границамъ естествознанія выводять для себя право выступать съ объясненіями передъ невъжественной и легковърной публикой, есть мивніе, будто міръ и жизнь произошли самостоятельно, и какъ высоко поднялся человъкъ въ изучении высшихъ предметовъ". При открытіи лекцій въ Мюнхенъ Либихъ сказалъ студентамъ: "не забывайте, что мы при всемъ нашемъ знаніи и опытъ остаемся близорукими людьми, сила которыхъ имфетъ свои корни въ надеждъ на Выстее Существо".

Если мы кратко прослѣдимъ исторію зоологіи тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ 19-го столѣтія, то рядомъ съ вліяніемъ анатоміи и физіологіи (см. выше), замѣтимъ особенно два ученія, которыя имѣли на нее вліяніе, именно,—ученіе объ историческомъ развитіи отдѣльныхъ животныхъ и о клѣточномъ строеніи животныхъ. Послѣ ряда изслѣдователей, каковы, напримѣръ, Ратке, Іог. Мюллеръ (1801—1858), Р. Э. Грантъ, Фр. Тидеманъ (1781—1861), Ц. Г. Карусъ (1789—1869), поэтъ А. фонъ-Хамиссо (1781—1838),—имѣвшіе успѣхъ въ только что названномъ направленіи, появился К. Э. фонъ-Бэръ (1792—1876),

который научно обосноваль настоящую исторію эволюціи (развитія). Что касается ученія о животной клточкв, то е. Швание (1810—1882) относить его къ тому времени, когда. Шлейденъ установилъ его въ ботаникъ. На созданномъ такимъ образомъ основаніи работало много изследователей, и они привели зоологію къ большому расцвіту. Изъ громалнаго количества этихъ ученыхъ мы упомянемъ только важнъйшихъ, именно великаго изслъдователя міра инфузорій Х. Г. Эренберга (1795—1876), выдающагося изследователя рыбъ Л. Агассица (1807—1873), перваго переводчика Дарвина Г. Г. Бронна (1800—1862), Х. Г. А. Гибеля (1820—1881), М. Шультие (1825—1874), анатома и физіолога Р. Вагнера (1805—1864), дальше  $\Theta$ . Л. В. Бишофа (1807—1882), П.  $I_*$ фонъ-Венедена (1809—1894), І. Л. де-Катрфажа (1810—1892), Рих. Овена (1804—1892), К. Фогта (1817—1895) и І. Молешотта (1822—1893). Кромъ того, физіологи Д. Фр. Шрихтъ (ум. 1863), М. І. II. Флурансь (ум. 1867), Э. В. фонь-Брюккь (1819—1892), K. Nwdeurs (1816—1893), H. F. Bedeps (1795— 1885), Kл. Eернар $\tau$  (1813—1878), изв $\pm$ стный вивисекторъ  $\partial_{\star}$ дю-Буа-Реймондъ (1818—1896), А. Фикъ (1829—1910), Л. Ляндуа (1837—1902), К. Ө. Ә. фонг-Зибольдг (1804—1885), анатомы В. фонъ-Генке (1834—1896), В. Гисъ (1831—1904), біологъ Г. І. Ромэнисъ (1848—1894), орнитологи Б. Альтумъ (ум. 1900), Э. Бальдамусь (1811—1893) и О. фонь-Ризенталь. (1830—1898), а также Г. Бурмейстеръ (1807—1892). К. Зэмперъ (1832—1893), Гексли (1825—1895), Л. Рютмейеръ (1825— 1895). К. Фр. В. Клаусъ (1835—1899), Э. Селенка (1842—1902),  $\Gamma$ . Ляндуа (1835—1906), А. Нэрингъ (1845—1904), А. фонъ-Келликеръ (1817—1905), А. О. Ковалевскій (1840—1901), Г. Миварть (1827—1900), К. Гегенбаурь (1826—1903), К. Лейкарть (1822—1898). Изъ этихъ 49 изследователей Фогть и Молешоттъ-истые матеріалисты; къ этому же міровоззрізнію склоняются и Гексли, Клаусъ, Гегенбауръ, Лейкартъ и Бурмейстеръ, между тъмъ какъ дю-Буа-Реймондъ и Кл. Бернаръ оспаривали матеріализмъ, хотя подъ конедъ своей жизни и прекратили борьбу, вследствіе ихъ равнодушія къ дъламъ въры. Послъднее видно у дю-Буа-Реймонда изъ слъдующаго мъста его послъдняго доклада "о неовитализмъ" (1894): "одному Божествевному Всемогуществу, надо полагать, приличествуеть то, что оно раньше того времени, какое только можно себъ представить, создало всю матерію

однимъ творческимъ актомъ". Я не знаю, какъ относились къ въръ Ратке, Гисъ, Клаусъ, Зибольдъ, Шультце, Нэрингъ, Брюккъ, Фикъ, Генке, Земперъ, Селенка, Келликеръ, Ковалевскій и Ляндуа. Другіе были людьми върующими и по временамъ выражали свои върованія очень сильно. К. Вагнерг имъль съ К. Фогтомъ тотъ знаменитый споръ о душъ, въ которомъ последній показаль себя, какъ часто и раньше, одностороннимъ и не могъ ничего сказать, кромф общихъ фразъ. Агассицъ назвалъ свое знаніе "переводомъ мыслей Творца на человъческій языкъ". Эренберго заявилъ: "писатели, которые потому, что не могли дальше пойти, ръшили и сказали: "нътъ души и поэтому нътъ безсмертія, я въ этомъ убъжденъ и иначе не могу думать"-эти писатели лично въ отношеніи къ себъ правы. Но нельзя смотръть на нихъ, какъ на представителей естествознанія". К. Э. фонъ-Бэръ, который причисляется къ величайшимъ естествоиспытателямъ всъхъ временъ, не оставилъ никакого сомнънія и относительно своей религіозной точки зрінія. Отъ него мы имъемъ слъдующія слова: "гармоція силь природы наводить нась на мысль объ общей Первоосновъ, и эту Первооснову нельзя отдълять отъ Высшаго Существа, на которое указываеть религіозная потребность человіна". Катрфаже однажды воскликнуль: "Всякій разъ, когда я подходиль къ вопросу о происхожденін всей гармоніи природы, я всегда находиль въчную силу, какъ исходный пунктъ этой удивительной цвии, -- тогда твореніе оть чуда къ чуду возводило мою мысль до Самаго Творца-о! отъ глубины души я молился Творцу въ Его дълахъ и вмъстъ съ Жоффруа Сентъ-Илеромъ взывалъ: "честь и слава единому Богу!" Рютимейеръ, имъвшій громадный успъхъ во всьхъ областяхъ естествознанія, быль сынь священника и вначаль самь быль богословомъ. У него мы читаемъ: "всъ суставы переднихъ оконечностей носять печать этой свободы (именно, свободы отъ животной функціи поддерживать рукою тіло); въ этомъ отношеніи человъкъ-новое существо, во всемъ твореніи до сихъ поръ нигдъ не реализованное (не осуществленное); изъ всёхъ позвоночныхъ созданій онъ одинъ въ состояніи поднять съ благодареніемъ руку къ своему Творцу, въренъ своему назначенію, которое просто и величественно было выражено въ началъ его творенія: "и сказалъ Богъ: "сотворимъ человъка"... Преклонимся въ смиреніи предъ этимъ предназначеніемъ, приблизиться къ которому мы безсильны. Господство человъчества на земль и все, что живеть на ней, простирается до настоящаго времени. Вопросъ о будущности остается неразръшеннымъ для тъла; впрочемъ, я беру слова назадъ; я былъ слишкомъ легкомысленъ, я нолагаю руку свою на уста свои". Изъ числа знаменитыхъ этнологовъ мнъ извъстенъ А. Бастіанъ (1826—1905), который велъ сильную борьбу съ матеріализмомъ; доказано, что христіаниномъ былъ Фр. Ратцель (1844—1904).

Подобное тому, что было въ зоологіи, имъло мъсто въ ботаникъ. Мы уже сказали, что Шлейденъ основалъ ученіе о клеточке. Надо прибавить, что онъ пріобрель большую силу и въ области теоріи эволюціи (развитія), особенно ему удалось, при помощи существенно усовершенствованнаго микроскопа, низшія растенія также ввести въ область изслъдованія. На созданномъ такимъ образомъ фундаменть работаль большой рядь изследователей. Кроме выше уже приведенныхъ (именно Нэгели и Брауна) мы еще назовемъ особенно В. Гофмейстера (1824--1877), А. де-Бари (1831--1887), Г. Р. Гопперта (1800—1884) К. Ф. П. фонъ-Марціуса (1794—1868), А. В. Эйхлера (1839—1887), А. Грэя (1810— 1868), А. де-Кандолля (сынъ, 1806—1893), А. Вигана (1821—-1886), біолога цвётовъ Г. Мюллера (умеръ 1883), А. Шенка (1815—1891), изследователей водорослей К. А. Агарди (ум. 1859), Г. Шахта (1814—1864), І. фонъ-Ганштейна (1820— 1880), великаго физіолога I. фонт-Закса (1832—1897), біолога Кернера фонъ Марилауна (1831—1898), итальянца П. Парлатора (умеръ 1877), Фр. Т. Кютцинга (1807—1893), австралійскаго ботаника Ф. фонъ-Мюллера (умеръ 1896), І. Лейниса (умеръ 1873), который быль католическимъ священникомъ, Г. Г. Л. Рейхенбаха (умеръ 1879), А. Шницлейна (умеръ 1868), М. Виллькомма (умеръ 1895), Л. Р. Туласня (умеръ 1885), Х. Наудина (1815—1899), Г. Прингсгейма (умеръ 1899), А. Б. Франка (1839—1900), леснаго ботаника Р. Гартига (1839—1901), итальянца Фр. Дельпино (1833—1905), М. Вестермайера (ум. 1904), Р. А. Филиппи (1808--1904).

Изъ этихъ 30 мужей Гофмейстеръ, можетъ быть, былъ религіозно-равнодушнымъ, Г. Мюллеръ—атеистомъ. Точка зрѣнія де-Бари, Наудина, Прингсгейма, Франка, Гартига, Дельпино и Филиппи мнѣ неизвѣстна. Остальные 21 были религіознаго настроенія. Тоже я осмѣливаюсь сказать и о

Заксв на основаніи его замвчаній, сдвланных мив (въ письмв). Некоторые, какъ напримеръ, Марціусь и Виганъ, были строго церковными. Виганъ передъ своею смертью неоднократно говорилъ: "скажите всему міру, что умеръ върующій естествоиспытатель".—Изъ сочиненій де-Кандолли мы приводимъ следующую цитату, которую должны особенно заметить для себя господа соціалисты: "христіанская религія единственная изъ всёхъ, которая своимъ культурноблаготворнымъ вліяніемъ вообще содействовала наукамъ. Она—единственная, которая особенно въ новейшее время выдвинула изъ своихъ недръ научное развитіе серьезнейней важности".

Браунь сказаль въ одной изъ ректорскихъ ръчей: "первое движеніе человъческаго духа, пробуждающагося и возвышающагося надъ заботами о внъшнихъ жизненныхъ потребностяхъ,—это познать въ міръ божественное. И это исканіе божественнаго есть и остается также на всъхъ дальнъйщихъ ступеняхъ развитія человъческаго сознанія и составляетъ во всъхъ отдълахъ наукъ общій, основной тонъ прогрессивной работы духа, тонъ, который, если временами и затихаетъ среди разнообразія тоновъ, однако всегда опять выступаетъ руководящимъ. Можетъ быть, ни одна часть науки не способна доказать это болье, чъмъ естествознаніе, которое такъ часто обвиняють въ противоположномъ".

 $Azap\partial u$  быль шведскимь епископомь и писаль противы. Д. Ф. Штрауса.

Нѣкоторые изъ прежде названныхъ изслѣдователей работали также и въ области геологіи и науки объ окаментлостяхъ (напримѣръ Агассицъ, К. Г. Бишофъ и Геппертъ).
Въ первомъ тридцатилѣтіи 19-го столѣтія преклонялись
предъ такъ называемой теоріей Кювье о катастрофахъ, по
которой на земной поверхности происходили великіе перевороты, а за ними уже слѣдовали новыя образованія. Это
ученіе было опровергнуто великимъ англійскимъ геологомъ
Х. Ліеллемъ (1797—1875). Онъ вмѣсто него выставиль ученіе о постепенномъ образованіи и измѣненіи земной коры;
это ученіе теперь признано всѣми. Цѣлый рядъ выдающихся мужей работалъ во второмъ тридцатилѣтіи 19-го
столѣтія въ этой же области, такъ что теперь она стоить
наравнѣ съ другими отраслями естествознанія. Мы назовемъ
нѣмцевъ О. Геера (1809—1883), Б. Штудера (1794—1887),

 $\Gamma$ . фонъ-Дехена (1800—1889),  $\Gamma$ . фонъ-Рата (ум. 1888),  $\Phi$ . А. фонъ-Квенштедта (1809—1889), Фр. Пфаффа (1825—1886), В. Дамеса (1843—1898), Г. Б. Гейнитца (умеръ 1900), К. Ф. Э. фонъ-Шафгейтля (умеръ 1890), В. Дункера (1809—1885), О. фонъ-Фрасса (1824-1897), К. А. Лоссена (умеръ 1893) и В. Ваагена (умеръ 1900); французовъ-Буте де-Пертъ (умеръ 1868), Г. А. Добрэ (умеръ 1896), Х. Сенъ-Клэра Девилля (ум. 1876), и Ж. Барранда (1799—1883); англичанъ—Р. Мурчисона (1792—1871), А. Седгвика (1786—1872), Г. Друммонда (1851—1897); американцевъ—I. Д. Дана (1813—1895), B; Дэвсона (умеръ 1898) и О. X. Марсея (1831—1899). Наконецъ, назовемъ знаменитаго палеонтолога К. фонъ-Щиттеля (1839-1904). Эти мужи почти всь были върующими христіанами; я не знаю только точки зрвнія Дамеса, Буше, Циттеля и Марсея. Г. фонъ-Дехенъ былъ 57 лътъ пресвитеромъ евангелической общины въ Боннъ. Квенштедтъ, великій тюбингенскій геологь, котораго одинь соціаль-демократическій писатель (Боммели) приводить почти на каждой страницъ, какъ авторитетъ, отваживается сказать слъдующее: "въ этой книгъ (книгъ Бытія) такъ много истиннаго, что мы согласно съ древнимъ ваглядомъ можемъ еще теперь утверждать: Моисей (за 3400 льть до нась) быль величайшимъ геологомъ всъхъ временъ".

О. Гееръ и Х. Ліелль—оба величайшіе изслідователи, изъ числа названных выше. Первый, глубоко благочестивый мужь, быль предшественникомъ соціаль-демократа Доделя въ Цюрихъ. Одно изъ его прекрасных изреченій гласить: "чёмъ глубже мы проникаемъ въ познаніе природы, тёмъ искреннёе становится наше уб'яжденіе, что только віра во всемогущаго и всев'ядущаго Творца, создавшаго небо и землю, можетъ разр'яшить тайны (загадки) природы, какъ и тайны челов'яческой жизни".—Ліелль, ученіе котораго весьма выдвигается съ матеріалистической стороны противъ книги Бытія, сказаль однажды: "въ какомъ бы направленіи мы ни повели наши изслідованія, всюду мы открываемъ самыя ясныя доказательства творческаго Ума или Его предв'яд'янія, могущества и мудрости".

Если бы мы, наконецъ, пожелали бросить бъглый взглядъ, не вдаваясь въ это слишкомъ подробно, на врачей того періода, о которомъ идетъ ръчь, то мы и въ ихъ рядахъ открыли бы много антиматеріалистовъ, даже върующихъ му-

жей. Вотъ рядомъ съ названнымъ уже великимъ англійскимъ анатомомъ Р. Оуэномъ стоить австріецъ І. Гиртль (1810—1894), наряду съ физіологами Э. В. фонъ-Брюкке и К. фонъ-Бирордтомъ (ум. 1884)—патологъ Н. Шенлейнъ (1793— 1864) и хирурги Р. Фолькманъ (1830—1889), Б. фонъ-Лангенбект (1810-1887), В. Бушт (1826-1881) и Т. Билльротт (1829—1894), психіатръ А. фонт-Целлерт (1804--1877) и, наконецъ, І. Г. Симпсонъ (1811—1870), сдълавинися, благодаря открытію действія хлороформа и введенію его въ практику, однимъ изъ величайшихъ благодътелей человъчества. Далъе, оба великіе глазные врачи Альбр. фонт-Грэфъ (1828---1870) и Альфр. фонт-Грэфт (1830—1899). Знаменитый хирургъ І. Н. Нусбаумъ (1829—1890) умеръ со словами: "слана Іисусу Христу!", а великій Э. фонъ-Бергманъ (1836—1906). передъ послъдней, сдъланной имъ операціей, молился словами извъстнаго псалма: "храни меня, Боже"... (15 псал.). Хотя Р. Вирховъ (1821—1902) и былъ сравнительно со всеми названными религіозно-равнодушенъ, однако извъстно, съ какой энергіей онъ выступаль противъ матеріалистическагоконструированія науки.

Неизвъстной мнъ осталась религіозная точка зрънія хирурга I. Пагета (1804—1900), а также и  $\Gamma$ . B. фонъ-Щильсена (1829—1902), M. фонъ-Петтенкофера (1818—1901 и A. Кусмауля (1822—1902).

Если мы за первую половину 19-го стольтія познакомились съ Кювье, Гете и Гумбольдтомъ, этими тремя мужами, которые оказали сильное вліяніе на естествознаніе, то съ началомъ второй половины выступилъ мужъ, ученіе котораго еще болье задыло научную жизнь и раздылило ее на два лагеря: это быль Ч. Дарвинъ (1809—1882). Здысь не мысто вдаваться слишкомъ далеко въ его ученіе.

Въ религіозныхъ вопросахъ Дарвинъ былъ совсёмъ неустойчивъ и не основателенъ. Онъ совершенно откровенно признается, что въ этомъ отношеніи никогда не достигалъ какой-либо ясности, однако онъ рёшительно остерегается атеизма. Въ одномъ мёстё онъ самъ называетъ себя агностикомъ, и однако въ этомъ заключается скромное сознаніе, что мы не знаемъ послюдиихъ основъ. Въ одномъ изъ его писемъ мы находимъ слёдующія слова: "въ самыхъ крайнихъ состояніяхъ колебанія я никогда не былъ атеистомъ въ томъ смыслё, что я не отрицалъ бытія Божія". Въ дру-

гомъ мѣстѣ онъ опредѣленно высказываетъ свой взглядъ, что вселенная не есть "результатъ случая", а "на вопросъ, существуетъ-ли Творецъ и Управитель вселенной, величайшіе геніи, когда-либо жившіе, дали утвердительный отвѣтъ". Хотя такимъ образомъ у Дарвина была самая общая религіозная точка зрѣнія, однако нужно выдѣлить, что онъ ни когда не осыпалъ насмѣшкой и презрѣніемъ то, что было и есть свято для милліоновъ его собратьевъ.

Какое же впечатлъніе производить 19-е стольтіе касательно отношенія естествоиспытателей къ религіи?

Мы назвали всего 283 мужа. Изъ нихъ 220 мы могли назвать вфрующими въ Бога въ широкомъ смыслъ слова. Религіозная точка эрвпія 48-ми осталась мнв неизвестной; на семерых в изъ оставшихся нужно смотрыть, какъ на атеистовъ, а именно, на Фогта, Молешотта, Гексли, Гегенбаура, Г. Мюллера, Клауса и Лейкарта; восемь можно назвать равнодушными къ религіи, однако они стояли совсъмъ далеко отъ матеріализма. Сюда я причисляю Араго, Гумбольдта, дю-Буа-Реймонда, Бернара, Бурмейстера и Вирхова. Наконецъ, относительно двухъ другихъ, именно Нэгели и Гофмейстера, думается, можно принять тоже самое. Остаются, такимъ образомъ, 220 мужей, которыхъ можно назвать върующими въ Бога. Естественно, они не были ръшительно всъ христіанами въ собственномъ смыслъ; нъкоторые, наобороть, были только върующими въ Бога, а догматически были свободомыслящими. Не всегда легко узнать болве глубокую религіозную точку зрвнія изследователей (ученыхъ) на основаніи ихъ біографіи и произведеній 1). А съ другой стороны среди твхъ мужей есть большое количество такихъ, которые не скрывали своей строго церковной точки зрвнія. Къ такимъ, напримвръ, принадлежатъ такія сввтила первой величины, какъ Кювье, Фарадей и Гееръ.

(Окончаніе слъдуеть).

<sup>1)</sup> Долженъ отчетливо указать здёсь на то, что въ мою задачу не входило представить анализъ души. Если такимъ образомъ я веду рёчь о "вёрующихъ" или "невёрующихъ", то это нужно понимать въ общемъ смыслё. Примёч. автора.



# познаніе и его объектъ.

(Оправданіе здраваго емысла).

(Продолжение \*).

### § 13. Два вида реальной причинности.

Какъ показали наши изслъдованія, причину нужно понимать въ смыслъ "причиненія" дъйствія въ реальной дъйствительности; отъ дъйствующей причины нужно отличать условія которыя иногда могутъ быть чисто пассивными факторами, а иногда даже "отрицательными", сводящимися къ отсутствію противодъйствій. Изъ самаго понятія причинности нужно исключить логическую условность которая имъетъ мъсто только въ разсужденіяхъ, т. е. въ умъ познающаго.

Факты реальной причинности распадаются по обнаруживаемымь дъйствіямь на два класса: въ однихъ случаяхъ имъется на лицо дъйствіе внъшней причины, вызывающей въ познающемъ соотвътственное в о с и р і я т і е, т. е. дъйствіе причины на познающаго. Такъ напр., ударъ ложечки о стаканъ производить на слухъ впечатлъніе звука. Подобные факты представляють собою первичные и болье элементарные процессы познанія: эрительныя воспріятія имъются въ первые дни человъческой жизни, слуховыя нъсколько позже; но смысль причинной связи не сознается младенцемъ до тъхъ поръ, пока онъ самъ не производить перемъны во внъшнэмъ міръ по своему произволу 1). Этотъ видъ причин-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 20 за 1912 годъ.

<sup>1)</sup> См. гл. Vl, §§ 13 и 14, стран. 217—220.

ности мы назавемь  $причинностью воспріятій, въ отличіе отъ другого вида <math>^1$ ).

Въ другихъ случаяхъ мы имъемъ дъйствіе внъшней причины на другой вившній предметь или же на внъшнюю среду. Такъ напр., горный потокъ увлекаеть съ собою камни, молнія разщепляеть стволь дерева; а урагань срываеть крыши съ домовъ. Примфры дфиствія причины на среду мы имъемъ въ произведении теплоты зажженнымъ костромъ или въ освъщении ночью всего горизонта отъ сверкнувшей молніи. Въ этихъ случаяхъ и причина, и ея дъйствіе, т. е. произведенное ею измъненіе, тоже воспринимаются познающими; но сверхъ того познающій устанавливаетъ между обоими фактами связь причинную, а не простое преемство по времени. И въ этихъ случаяхъ имфется на лицо причинность воспріятій; но она, для упрощенія раз-·сужденій съ умысломъ исключается: воспріятія отожествляются съ предметами и принимаются за непосредственныя данныя дъйствительности 2). Этотъ второй видъ причинности мы назавемъ физической причинностью. Ею исключительно занимаются науки о безжизненной матеріи и физическихъ тълахъ-общая физика и ея развътвленія: механика, химія, астрономія.

Причинность воспріятій исключается изъ разсужденій не только физиками и естествоиспытателями, разсматривающими однъ только физическія силы; она вообще обыкновенно ускользаеть изъ сознанія: воспріятія человъка отожествляются съ предметами воспріятій. Объясняется этоть факть общимь закономь психич. дъятельности, которая стремится къ упрощеніямь уже въ силу узости сознанія. Поэтому, въроятно, все обычное и привычное совершается очень легко и быстро, и переходить въ состояніе безсознательное: въ привычныхъ рядахъ ассоціацій обыкновенно сознаются только первый и послъдніе эле-

<sup>1)</sup> Нъкоторые философы отожествляють этоть видь причинности съ дъйствіемъ с у б с т а н ц і й на познавательныя способности человъка. Какъ мы увидимъ, это объясненіе не всегда върно.

<sup>2)</sup> На это произвольное исключение субъективныхъ элементовъ въ физикъ, ради упрощенія разсужденій, указываль еще Герб. Спенсерь, въ своей Психологіи, если мнъ не измъняетъ память. Но этотъ фактъ упускается изъ виду и позитивистами и матеріалистами.

менты ряда; въ привычныхъ дъйствіяхъ сознается толькопервый волевой импульсь и цель действія, а остальное совершается безсознательно<sup>1</sup>). Если принять во вниманіе, что каждый изъ насъ ежеминутно и ежесекундно получаеть внъшнія воспріятія: то становится понятнымъ, почему вънихъ сознается только конецъ всего процесса. При зрительныхъ воспріятіяхъ очень знакомыхъ предметовъ никто недумаеть о всъхъ условіяхъ арвнія субъективныхъ и объективныхъ и о всвхъ промежуточныхъ и побочныхъ элементахъ, сопровождающихъ зрительное воспріятіе: обыкновенно останавливаются (если это интересно и важно) толькона окончательномъ результать, не замъчая остального. Въ подобныхъ случаяхъ мы не замъчаемъ своего "Я": мы даже не говоримъ и не мыслимъ про себя: я вижу свой столъ, я вижу свое пальто, свою шляпу. Если нужно отмътить нашу мысль, то это делается въ такой форме: "-моя шляпа" или "воть, моя шляпа". Въ такихъ случаяхъ о тожествляется врительное впечатлёніе съ самимъ предметомъ, а процессъ зрвнія пропускается, хотя всякій знаеть, что безъ зрвнія онъ не узналь бы своей шляпы.

Въ исключительныхъ случаяхъ, при затрудненной апперцепціи мало знакомаго предмета мы сознаемъ и свое зрвніе, какъ особый актъ сознанія, и отличаемъ отъ зрительнаго воспріятія самую вещь, вызвавшую воспріятіе <sup>2</sup>). Подобные факты доказываютъ, что и обыкновенные люди, а не только философы, могутъ отличать и отличаютъ, если это нужно, свое воспріятіе отъ вещи, которою оно вызвано. Слъдовательно "наивный реализмъ" не такъ наивенъ, какъ думаютъ нъкоторые философы.

## § 14. Познаніе причинъ и субстанцій невозможно а priori, безъ изученія фактовъ.

Изъ предыдущаго мы могли убъдиться, что не только обычный здравый смыслъ, но и ученые естествоиспытатели даже при изслъдованіи явленій чисто физическихъ отли-

<sup>1)</sup> См. И. С. Продань, Практич. рук. по психологіи, гл. XII, стран. -70-75.

<sup>... 2)</sup> См. VII гл. § 8, стран. 249 "примъръ" "что это бълъетъ подъосиной?"

чають дёйствую щую причину оть условій, и что безь этого различія обойтись невозможно: самъ Милль, какъ мы видёли, не выдерживаеть своей точки зрёнія даже въ той же главё, въ которой онъ возстаеть противъ обычнаго употребленія слова "причина"—въ смыслё "причиненія" чегото, т. е. про из веденіе дёствія. Слёдовательно причина никоимъ образомъ не можеть быть истолкована въ смыслё Юма,—какъ простое, но обычное пред шествова ніе во времени.

Еще менъе основании имъется истолковывать причину въ смыслъ Канта, какъ чисто субъективную апріорную форму познанія, какъ кантовскую категорію, которой нізть соотвътствія въ реальномъ міръ "вещей въ себъ". Если бы причинность была чисто субъективнымъ произведеніемъ человъческаго ума, т. е. Кантовой категоріей: то она всегда и у всъхъ людей обнаруживалась бы одинаково. Тогда не могло бы быть разногласій и споровъ относ. причинъ явленій. Между тімь мы виділи, что въ сложных случаяхъ причинной связи ощибаются не только обыкновенные смертные, но даже великіе мыслители, въ род'в Дж. Ст. Милля. Иныхъ причинъ человъчество доискивается тысячелътія и не можетъ ихъ съ увъренностью опредълить. Это мы имъемъ не только въ области метафизики и основныхъ. началь мірозданія, но даже вь обычныхь явленіяхь физическихъ. Кто знаетъ настоящую причину тяжести, теплоты, электрическихъ явленій, свъта и цвъта? На эти вопросы даже физики отвъчають гадательными теоріями, которыя за послъднее десятильтіе сильно пошатнулись съ открытіемъ радіактивности, распаденія атомовъ и превращенія однихъ элементовъ въ другіе 1).

Всвхъ подобныхъ разногласій не могло бы быть, еслибы причинность была исключительнымъ плодомъ человвческаго духа, какъ то думають кантіанцы. Очевидно, не духъ человвческій создаеть законы и причинность; очевидно, таковые существують въ реальномъ мірв, въ самой природв; а духъ человвческій стремится ихъ познать. Конечно, это

<sup>1)</sup> Надъ средневъковыми алхимиками еще и теперь насмъхаются популяризаторы физики; между тъмъ оказывается, что стремленія алхиміи въ своей цъли вовсе не были такъ нелъпы.

познаніе не такъ легко дается относительно скрытыхъ причинъ: поэтому происходять догадки, ошибки, разногласія.

Впрочемъ, Кантъ и не доказалъ, что человъческій духъ во всвхъ особяхъ одинаково проявляется, и не выставилъ даже подобнаго постулата. Душа, и по Канту, относится къ "вещамъ въ себъ"; а таковыя, по его утвержденію, сотнюразъ повторяемому, не познаваемы. Откуда же Кантъ могъ получить свои обобщенія на всехъ людей? На какомъ основаніи онъ могъ утверждать апріорность причинности, т. е. какъ форму познанія, присущую всфмъ людямъ или вообще человъческому духу? Кантъ не проанализировалъ даже свой личный опыть. Въ противномъ случав, онъ убъдился бы, что и онъ самъ не всегда одинаково понималъ причинную связь между явленіями, хотя его душа, его-"трансцендентальное единство апперцепціи" за всю его жизнь оставались теми же. Следовательно и его собственное пониманіе причинности зависвло не только отъ его души и "трансцендентальнаго единства апперцепціи", но и отъ чегото, что находится в н в познающаго и не отъ него зависить. Чтобы признать причинную связь между явленіями и субстанціями, нужно тщательно изучать объективные факты.

Еще менве основательно мнвніе Канта и кантіанцевь, будто и понятіе "субстанція" принадлежить къ категоріямь Канта, т. е. къ чисто субъективнымъ понятіямъ. Понятіе субстанціи, какъ мы увидимъ въ следущей главе, еще сложне понятія причинности. Въ понятіе субстанціи входять понятія: 1) действующей причины, 2) устойчиваго носителя этой причины. Если первая составная часть понятія субстанціи, какъ мы видели, не можеть быть пріобретена безъ соответственнаго опыта: то тоже должно иметь место и въ отношеніи пелаго понятія "субстанція". Боле сложное понятіе пріобретается нами после усвоенія его составныхъ частей.

## § 15. Причины обыкновенно познаются на основаніи ихъ дѣйствій.

Прежде чвиъ окончить настоящую главу, мы должны опровергнуть существующее у всвхъ современныхъ авторовъ логикъ, ошибочное мнвніе, будто невозможно правиль-

ное умозаключение отъ наличности опредъленнаго дъйствія къ причинъ, вызвавшей его, равно какъ невозможно умозаключеніе отъ обусловливаемаго (аподозиса) къ условію 1). Мотивируется это мнвніе твмъ, что то же двиствіе (или слъдствіе) можетъ быть вызвано различными причинами (или условіями). Такъ, напримфръ, теплота можетъ быть вызвана или треніемъ, или давленіемъ, или огнемъ (т. е. химическимъ процессомъ), или электрическимъ токомъ, или солнечнымъ свътомъ. Слъдовательно при наличности нагръванія тыла (т. е. теплоты) нельзя знать положительно, какой причиной эта теплота вызвана. Въ данномъ случав, дъйствительно, невозможно одно категорическое умозаключение относительно причины теплоты. Туть заключение возможно только въ формъ дисъюнктивнаго сужденія: причиной теплоты въ данномъ случав могло быть или треніе, или давленіе, или... Однако въ природъ подобныхъ примъровъ имъется весьма мало; въ подавляющемъ большинствъ случаевъ опредъленное явленіе производится своей опредъленной причиной, а именно: явленіе А-причиной  $\alpha$ ; явленіе B—причиной  $\beta$ ; явленіе  $\Gamma$ —причиной  $\gamma$ . Въ такихъ случаяхъ заключение отъ наличности явления (т. е. дъйствія) къ причинъ (т. е. силъ или субстанціи) будетъ вполнъ правильно<sup>2</sup>). Такъ какъ эти случаи значительно преобладають надъ тіми, когда опреділенное заключеніе невозможно: то въ практической жизни всв люди, не исключая и самыхъ крайнихъ скептиковъ, почти всегда заключають отъ наличности дъйствія къ его причинъ. Дъло въ томъ, что въ практической жизни лучше разъ ошибиться на тысячу случаевь, чемь тысячу разь воздержаться отъ всякаго умозаключенія о причинт и остаться безділятель-

<sup>1)</sup> Въ логикахъ до сихъ поръ не различается реальная причинность отъ логической обусловленности въ такъ называемыхъ гипотетическихъ умозаключеніяхъ.

<sup>2)</sup> См. И. С. Проданз, "Новая логика" Критическое изслъдованіе. Харьковъ, 1911 г., глава VIII, §§ 7—16, стран. 158—168. "Возможность" умозаключенія отъ слъдствія къ основанію утверждаль одинъ только Владиславлевъ въ своей большой логикь; но онъ не сумълъ доказать, когда и почему подобныя умозаключенія "возможны"; а что они бывають обязательны и даже необходимы, этого Владиславлевъ, повидимому, и не предполагалъ. (Ср. въ цитир. соч., стран. 164).

нымъ. Если же мы станемъ дъйствовать на удачу, то мы ошибемся на тысячу случаевъ по крайней мъръ 500 разъ. Въроятно по этому люди со здравымъ смысломъ не слушаются схемъ учебниковъ логикъ, а придерживаются врожденной имъ логики, которая существовала "прежде всъхъ въкъ".

Такъ напримъръ, каждому изъ пасъ приходится слышать стукъ шаговъ въ передней или сосъдней комнатъ; однако мы не останавливаемся на звуковыхъ ощущеніяхъ, а сейчасъ же заключаемъ, что стукъ вызванъ шагами человъка, и притомъ опредъленнаго лица изъ числа домашнихъ, а не кого-нибудь другого. Если мы среди ночной темноты видимъ быстро поднимающійся вверхъ огненный столбъ, то мы тотчасъ же заключаемъ, что кто-то пустилъ ракету; а ребенокъ, не знающій причины этого явленія, спросить: "что это?" Далье, если намъ подадуть слишкомъ сладкій чай, то отвъдавь его, мы тотчась же заключаемь, что чрезмерная сладость чая обусловлена излишнимъ количествомъ сахара, а не сахариномъ. Мы ежедневно, ежечасно и ежеминутно умозаключаемъ отъ дъйствія къ причинъ: но мы къ этому до того привыкли, что не обращаемъ вниманія на эти умозаключенія---они совершаются мгновенно и почти безсознательно.

Возьмемъ примъръ другого рода, изъ необычной обстановки. Каждому изъ насъ приходилось фадить въ незнакомыя мъста, въ которыхъ мы впервые видъли разные незнакомые намъ предметы: поля, луга, лъса, горы, ръки, постройки, дома. Виденное нами мы не считали за картины на полоти в или за разноцв втныя пятна на оконномъ стекл в — мы не останавливались на однъхъ ощущеніяхъ цвътовъ: видънное мы считали новымъ пейзажемъ, т. е. совокупностью реальных вещей, которыя обладають плотностью, протяженіемъ, формой и другими качествами физическихъ тыль. Следовательно и въ данномъ случае мы заключаемъ оть дъйствія на наше зръніе, т. е. оть цвътныхъ пятень къ причинъ, вызвавшей ихъ, т. е. къ плотнымъ вещамъ, имъющимъ свой цвътъ при опредъленномъ освъщении. Этихъ вещей мы раньше никогда не видъли; но мы видъли подобныя имъ вещи, которыя при солнечномъ свътъ имъли тоже свой опредъленный цвъть, форму, величину.

От действія къ причини заключають не только всь люди, но даже животныя. Такъ напр., лягавая собака по слъдамъ, оставленнымъ болотнымъ куликомъ, разыскиваетъ того кулика, котораго никогда не видала. Всъ хищные звъри по слъдамъ разыскиваютъ свою добычу, которую раньше и не видали.

А что скажеть запоздалый скептикь 20-го выка относ. признаковъ одушевленности? Развъ онъ видълъ когда-нибудь душу чужую или даже свою? Развъ онъ видъль чужую радость, чужое горе, чужой гиввъ? Никто не видить этихъ чувствъ, о нихъ мы догадываемся на основаніи своего опыта и прирожденной намъ душевной организаціи, а равно и на основаніи разныхъ проявленій душевной жизни у другихъ. Отъ этихъ явленій мы заключаемъ къ причинъ, ихъ вызвавшей, а именно: видя проявленія, чувства (мимику, твлодвиженія и т. п.) мы инстинктивно (въ силу прирожденной подражательности) умозаключаемъ, что видимое живое существо въ данный моменть испытываеть определенное чувство, знакомое намъ изъ нашего внутренняго опыта 1). Следовательно безъ подобныхъ умозаключеній отъ действія къ причине было бы невозможно познаніе другихъ живыхъ существъ; да и познаніе неодушевленной природы было бы крайне скудно. Дъло въ томъ, что причины, вызывающія опредъленныя дъйствія, крайне ръдко даны намъ непосредственно, т. е. пашему чувственному воспріятію; обыкновенно онъ скрыты-въ предполагаемыхъ силахъ и субстанціяхъ.

#### § 16 Единообразіе въ природъ и основанныя на немъ гносическія понятія.

Стремленіе находить причинную связь (между явлепіями, субстанціями и силами) прирождено человъку; но самое понятіе причинности, какъ мы видъли, пріобрътается при содъйствіи опыта индивидуальнаго и унаслъдованнаго. Это понятіе далеко не всъми философами понимается одинаково: слъдовательно оно подлежить еще эволюціи. Самое распространіе причинности (или неизмъннаго единообразія)

<sup>)</sup> См. гл. VI § 7 наст. изслъд., а также мое "Практич. рук. по психол." гл. XXIX, стран. 182—185 и гл. XXX, стр. 189—191.

на всъ явленія тоже признается не всъми философами. Тъмъ не менъе въ наукахъ о физическихъ объектахъ и явленіяхъ природы твердо установился взглядь о неизмънномъ порядкъ въ явленіяхъ природы: безъ подобнаго предположенія или постулата самая наука о природъ была бы очень сомнительной и не могла бы выйти за предълы описательной науки. Нъкоторое единообразіе въ природъ, а равно и въ нашемъ мышленіи и въ устройствъ человъческой души молчаливо предполагается каждымъ знаніемъ и каждымъ познающимъ. Наша въра въ единообразіе природы и мыщленія прирождена намъ; но она ежсчасно и ежеминутно подкръпляется нашимъ опытомъ, нашими познаніями, нашими действіями. Въ особенности убъдительны въ этомъ отношеніи удачныя предсказанія будущихъ событій. Таковыя дълаются не только учеными астрономами, но и обыкновенными людьми. Смена дня и ночи, смъна фазъ луны, смъна временъ года, передвижение на горизонтъ небесныхъ свътилъ извъстны даже безграмотнымъ простолюдинамъ. Ученые же астрономы, сверхъ этого, въ точности предсказывають время наступленія затміній луны и солнца, появленія планеть и кометь. Врачи предсказывають ходъ и исходъ разныхъ болвзней, а равно и физіологическія изміненія въ зависимости отъ разныхъ ліжарствъ, манипуляцій и операцій. Механикъ предвидить дъйствія разныхъ машинъ; а химикъ-разныя реакцін и новообразованія. Даже и въ гуманитарныхъ наукахъ и основанной на нихъ дъятельности до извъстной степени возможно предсказаніе будущихъ событій, напр., въ педагогикъ и въ политикъ. Подобныя предсказанія оправдываются на дълъ только потому, что во всвхъ подобныхъ случаяхъ с у щ ествуетъ единообразіе и въ природъ, и въ познаніи ея. Не будь этого единообразія, нельзя было бы ожидать и тъмъ менъе предвидъть повторение подобнаго явленія при подобныхъ же условіяхъ и причинъ. Такъ какъ на самомъ дълъ мы постоянно предвидимъ будущія перемены, и въ этомъ не ошибаемся; то мы вполнъ правильно умозаключаемъ, что въ природъ и въ нашемъ познаніи существуеть опредъленное единообразіе. И въ этомъ случав мы тоже вполнъ правильно заключаемъ отъ дъйствія (=эффекта) къ его причинъ или необходимому условію, т. е.

отъ оправдавшагося предсказанія къ единообразію въ природъ и въ нашемъ познаніи.

При наличности врры въ единообразіе природы (и познанія) наступленіе опредъленнаго явленія кажется не обходимымъ: такъ же необходимымъ намъ кажется правильное умозаключеніе силлогизма, полученное изъ двухъ посылокъ.

Убъждение въ "необходимости" наступления опредъленнаго события не оправдывается его частотой повторения, т. е. силой привычки, какъ это предполагалъ Юмъ: оно можетъ быть оправдано только подведениемъ события подъ общій законъ, въ существовании котораго мы увърены. Такъ напр., наблюдая двадцать разъ смъну временъ года, я въсилу прежнихъ двадцати повторений временъ года, буду на 21-мъ году ихъ тоже ожидать; но мой опыть отнюдь не доказываетъ необходимости повторения этихъ смънъ и въ 21-й разъ. Если же я знаю, что времена года зависять отъ неизмъннаго закона природы—отъ движения земли вокругъ солнца по эклиптикъ и отъ наклона земной оси къ ея эклиптикъ: то тогда смъну временъ года я считаю необходимымъ явлениемъ 1).

Наобороть, всякое совпаденіе по времени и місту двухь фактовь или явленій, которыя не связаны между собою непосредственной причинной зависимостью, считается случайнымь. Такъ, напр., одновременное появленіе на небів кометы и возникновеніе кровопролитной войны только суевірные люди поставять въ причинную связь. Но нападеніе на непріятеля и завязка сраженія неоднократно находились въ зависимости отъ фазы луны, какъ это намъ извістно изъ исторіи.

Такимъ образомъ опредъленіе "необходимости" зависить отъ весьма сложныхъ, соображеній и знаній: этоть признакъ отнюдь не дается намъ а priori, независимо отъ нашихъ знаній и опыта, какъ это ошибочно думалъ Кантъ. А если его познаніе зависить отъ нашего опыта, то очевидно, что ему нѣчто соотвѣтствуетъ и въ объективной природѣ, а именно—законъ причинности. Таковой реально существуетъ въ самой природѣ, а не есть одинъ лишь вымыселъ нашего духа, чисто субъекть

<sup>1)</sup> См.: И. С. Продана, Учебникъ погики 2 изд. § 49 стр. 140—141.

тивное его творчество, какъ это ошибочно предполагалъ Кантъ. Поэтому "необходимость", поскольку она основана на неизмънномъ законъ причинности, существуетъ и въ объективномъ міръ, въ самой природъ. Такъ напр., наступленіе на землів весенняго равноденствія и е обходимо въ силу наклона земной сси къ эклиптикъ и удержанія этого наклона въ опредъленный періодъ времени при движеніи земли вокругъ солнца 1). Но появленіе весною растительности на поверхности земли не необходимо, если имъть въ виду только физическія свойства земли. Если, напр., данная мъстность будеть залита лавою; то на ней долго можеть не появляться растительность, пока вновь не установятся благопріятныя для нея условія. Наобороть, опытный садовникъ и безъ весны можетъ въ декабръ выгонять н ландышъ, и сирень, и- даже розы. Почему? Потому, что въ его рукахъ имъются съмена и ростки съ зародышами будущихъ цивтовъ и плодовъ. Они-то и составляють двиствующую причину прозябанія и развитія растеній; а необходимыя для этого условія садовникъ можеть создать искусственно. Въ съменахъ и росткахъ находятся скрытыя силы (монады), которыя при благопріятныхъ условіяхъ проявляють свою дъятельность.

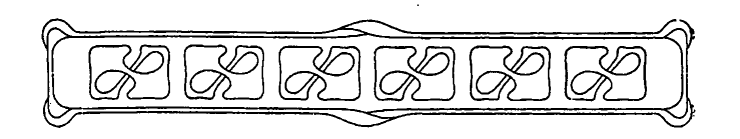
Но эти силы, очевидно, существують, хотя и скрыто, и до обнаруженія ихъ дъятельности. Въ этомъ смыслъ возможность проявленія роста существуєть и реально въ зародышахъ 2).

Вольшей частью слово "возможность" имветь чисто субъективное значеніе модальности: оно обозначаетъ недостовърное знаніе, когда у насъ нътъ увъренности въ наступленіи опредъленнаго факта. Такъ, напр., если я говорю: "быть можеть, сегодня будеть дождь"; то это значить, что имфются только нфкоторые признаки, обусловливающіе дождь, но не самые надежные. Еслибы мнъ таковые были извъстны, то я съ увъренностью сказалъ бы: "сегодня непремънно будетъ дождь 3). Ис. С. Проданъ.

(Продолжение будетъ).

<sup>1)</sup> Ср. III гл. §§ 5 и 6 наст. изслъд. стр. 73—77. 2) См. III гл. § 6 стр. 77, 2-ое подстрочное примъчаніе.

<sup>8)</sup> См. III гл. § 5 наст. изслъд.



### СПИРИТУАЛИСТИЧЕСКОЕ УЧЕНІЕ О ЧЕЛОВЪЧЕСКОЙ ДУШЪ по ПРОИЗВЕДЕНІЯМЪ проф. ЧЕЛПАНОВА.

(Продолженіе) \*).

Доказывая тождество матеріи и духа по природъ, матеріалисты, какъ мы видёли, съ самодовольствомъ утверждають, что ихъ теорія совсёмь свободна оть спекулятивной метафизики, что ихъ ученіе основывается на данныхъ опытныхъ наукъ. Таково первое, иначе, предварительное положеніе матеріалистовъ. Кладя его въ основу собственныхъ возэрвній, они желають сообщить последнимь твердость и устойчивость. Какъ первый общій аргументь въ защиту матеріалистической гипотезы, указанное положеніе и въ критикъ профессора Челпанова является какъ первый тезисъ для разбора. Дъйствительно, съ самаго начала же профессоръ выясняетъ, что матеріализмъ-и метафизиченъ, и не такъ прочно обоснованъ данными науки, какъ это представляють слишкомъ рьяные защитники его. Несомнънность первой мысли вытекаеть изъ того, что сущностью, послъднимъ основаніемъ всей жизни міра матеріалисты признають мельчайтія частицы-атомы, т. е. нічто такое, что совершенно недоступно для непосредственнаго воспріятія. Но дълать такъ, - значить прямо переступать предвлы эмпирическаго и вдаваться въ область метафизики. Что же касается второй мысли, то истинность ея явствуеть изъ того обстоятельства, что тв научные факты, которыми старается оправдать себя матеріализмъ, вполнъ пріемлемы и съ точки зръ-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ", № 20 за 1912 годъ.

нія другихъ ученій (параллелизмъ, психофизическій монизмъ, спиритуализмъ) и говорять за достовърность этихъ направленій столько же, сколько и за достовърность матеріализма. А эта нейтральность опытно-научныхъ фактовъсильно подрываетъ естественно-научную почву матеріализма. Ходъ доказательства однихъ мыслей у профессора,—замътимъ между прочимъ,—очень оригиналенъ, но мы не можемъ привести его сполна: для насъ вполнъ достаточно лишь указанія на то, какими аргументами профессоръ обосновываетъ собственныя мысли.

Пошатнувши общія основы матеріализма, показавь сомнительность того, что въ матеріалистической теоріи, по мнѣнію сторонниковъ ея, не подлежить сомнѣнію, профессоръ переходить къ разсмотрѣнію тѣхъ формъ психологическаго матеріализма, въ которыхъ воплощалась сущность этого ученія въ различные моменты его историческаго бытія. Выше мы отмѣтили, что содержаніе матеріалистическихъ возэрѣній, за весь періодъ ихъ существованія, сводится, по представленію профессора Челпанова, къ слѣдующимъ тезисамъ: а) мысль есть движеніе вещества, б) мысль есть свойство матеріи (вообще и организованной въ частности), в) мысль есть функція мозга и г) мысль есть продуктъ движенія вещества. Всѣ эти положенія профессоръ и опровергаетъ по порядку.

Основная мысль, которая нагляднымъ образомъ вскрываеть ложность матеріализма въ психологіи и каковая, слъдовательно, является центральнымь аргументомъ противъ состоятельности каждаго изъ четырехъ указанныхъ принципіальныхъ положеній матеріализма, — эта мысль, какъ думаеть Челпановъ, есть мысль о бытіи субстанціальнаго различія между духовнымъ и физическимъ: кто содержаніе ея признаетъ фактомъ, для того и ложность "матеріальной психики" будеть также факть. Разъ мы говорили выще (въ первой части своей работы), какъ доказываеть уважаемый профессоръ истину глубокаго различія матеріи и духа, то мы, кажется, не сдълаемъ замътнаго пробъла, когда и въ этомъ важномъ въ дълъ критики матеріалистическихъ возэрвній пунктв ограничимся сейчась лишь самыми существенными выводами. Что тело и душа различны по природъ, объ этомъ можно заключить, по мнънію профессора Челпанова, на почвъ слъдующихъ данныхъ: а) міръ тълесный и духовный -- оба міра познаются при посредствъ разныхъ способовъ: первый при посредствъ внъшняго наблюденія—объективно, второй—при посредствъ самонаблюденія --субъективно; б) внъщне-природные признаки обоихъ міровъ различны: первый протяжоненъ, второй-нътъ: и, наконецъ, в) внутреннія содержанія того и другого міра болве, чвмъ діаметрально противоположны: одно (твлесное) сложно, однообразно и безкачественно, другое просто (беремъ ощущенія) и качественно-разнообразно. Вотъ тѣ признаки, которые опредъленно говорять за истинность субстанціальнаго различія между матеріей и духомъ. И для того, кто этимъ признакамъ повъритъ, кто ясно для себя пойметъ, что твло и душа--не то же по природв, для него слова: "душа матеріальна" прозвучать такимъ же поразительнымъ абсурдомъ, какъ слова: "желъзо деревянно" или "четыреугольный шаръ". Таковъ общій аргументь, выдвигаемый профессоромъ Челпановымъ противъ всъхъ вообще принципіальных положеній психическаго матеріализма. Разбирая каждый изъ четырехъ указанныхъ тезисовъ этого ученія, профессоръ и имъетъ въ виду, главнымъ образомъ, названный аргументь, причемь, въ доказательствъ несостоятельности перваго ("мысль есть движеніе вещества") онъ только обстоятельный примыняеть свой аргументь, а въ доказа тельствъ несостоятельности трехъ послъднихъ даетъ нъкоторыя и новыя соображенія. Мы сейчась отмътимь ихъ, нъсколько подробнъй остановившись на разборъ положенія: "мысль есть продукть движенія вещества" (4-е).

Критика перваго тезиса не заключаеть въ себъ новыхъ мыслей, сравнительно съ отмъченною нами (о различін между психическимъ и физическимъ): здъсь только,—мы сказали,—болъе развить и примъненъ профессоромъ его существенный аргументъ—фактъ несомнъннаго различія между духовнымъ и матеріальнымъ.

Второе положеніе психологическаго матеріализма, по которому "мысль есть свойство матеріи", опровергается профессоромь уже при помощи другихъ соображеній. Аналивируя понятія: способность, сила, свойство, онъ приходить къ выводу, что мысль ни въ коемъ случав не тождественна съ свойствомъ (чего бы-то ни было, а, слёдовательно, и ма-

теріи), такъ какъ первая-реальность, непосредственно намъданная, а второе-лишь абстракція, лишь законъ извъстныхъ отношеній между фактами, лишь форма воспріятія объекта, для которой нъть въ реальномъ бытія, короче, мысль--сама по себъ существующая сущность, а свойство внъ вещей-небытіе. А если такъ, то признавая мысль за свойство вещества, мы начемъ приписывать матеріи, какъ свойство то, что вовсе не есть свойство, иначе начнемъ стараться всячески соединить два совершенно противоположныхъ бытія: нематеріальное-съ матеріальнымъ, непротяженное-съ пространственнымъ. Но если даже согласиться съ матеріализмомъ, если допустить, что вещество способно мыслить, то и тогда матеріалистическій принципъ въ психологіи не можеть быть оправдань. Въ самомъ деле, разъ матеріи присуще свойство мыслить, то оно присуще каждому атому и присуще изначала; а при этомъ представленіи матеріалистическое выведение изъ сочетания материальныхъ атомовъ сознанія, вполяв понятно, устраняется.

Третій тезись относительно взаимостношенія души и тёла: "мысль есть функція мозга" признается въ критикъ профессора Челпанова въ высшей степени неяснымъ, неопредъленнымъ, а потому несостоятельнымъ. Указавъ четыре пониманія приведенной формулы, профессоръ признаетъ ее негодной матеріалисту для правильнаго выраженія его ученія, и на этомъ основаніи безъ дальнъйшихъ разсужденій отвергаетъ.

Остается четвертая формула психологовъ-матеріалистовъ, которая гласитъ: "мысль есть продукъ движенія вещества". Критику профессоромъ Челпановымъ только что указаннаго положенія мы рѣшили изложить нѣсколько подробнѣй. Это обстоятельство вызывается, съ одной стороны, особенно частой и упорной ссылкой матеріалистовъ на это положеніе, а съ другой,—той почвой, на которой у профессора построено опроверженіе означенной матеріалистической формулы. Этой почвой у него является законъ естествознанія, извѣстный подъ названіемъ "закона сохраненія и превращенія энергіи". Съ точки зрѣнія этого закона профессоръ и доказываетъ несостоятельность формулы, по которой мысль—не что иное, какъ продукть движенія вещества. Выше мы отмѣтили, что названный законъ, по представле-

нію защитниковъ матеріальной психологіи, является большимъ и въскимъ аргументомъ въ пользу ихъ теоріи. Телерь же, выставляя противъ матеріалистовъ ихъ же аргументь, профессоръ причиняетъ въ высшей степени значительный ударъ матеріализму, такъ какъ поражаетъ своего врага его же собственнымъ оружіемъ. Вотъ по какимъ мотивамъ, по нашему мивнію, критика четвертаго положенія психологическаго матеріализма заслуживаетъ большаго вниманія сравнительно съ другими.

Прежде всего профессоръ выясняеть сущность разбираемой формулы. Онъ говорить, что положение: "мысль есть продукть движенія вещества", по внутреннему смыслу (въ пониманіи матеріалистовъ) совершенно равносильно утвержденію, что между толомъ и душой, между физическими явленіями и процессами психическими существуеть отнопеніе причины къ своимъ слъдствіямъ. Если это мы передадимъ словами еще болве простого пониманія, то выйдеть, что "вообще психическое происходить отъ физическаго, что физическое порождаеть, созидаеть психическое, что физическое превращается въ психическое" (Мозгъ и душа". Стр. 145). Выясняя далье, что въ данномъ случав причина понимается какъ нфчто творческое, какъ нфчто такое, что свое следствіе творить изъ ничего, (это заключеніе въ речи профессора вполнъ естественно, такъ какъ онъ стоитъ на точкъ зрънія существованія глубокаго, непроходимаго различія между душой и тіломъ), профессорь утверждаеть, что это представленіе причины явно противоръчить закону сохраненія энергіи, закону, по которому причина есть не что нное, какъ только превращение одной физической энергіи въ другую, закону, по которому энергія не можетъ возникать изъ ничего и превращаться въ ничто. Но если это върно, то понятно, что матеріалисты, называя міръ психическій продуктомъ вещества, иначе, желая превратить физическую энергію въ нефизическую, въ нъчто совершенно постороннее, такое, что съ физическимъ ничего общаго имъть не можеть, -- такъ поступая, -- матеріалисты погръшають противь основного положенія естествознанія.

Кромъ разсмотръннаго нами главнаго аргумента противъ утвержденія матеріалистовъ, что "мысль есть продуктъ вещества", профессоръ приводить еще и другія соображе-

нія. Такъ, онъ говорить, что если согласиться съ мивніемъ матеріалистовъ, если превращеніе матеріи въ сознаніе признать возможнымь, то придется утверждать, какъ несомнънные, слъдующие выводы: а) мозговой физическій процессь въ какомъ-то пунктв прерывается и превращается въ психическій и б) физическіе акты каждый разъ предшествують психическимъ, т. е. послъдніе наступають только первые уже оканчивають свое существование. Но наука не имфетъ ни малфишихъ данныхъ къ оправданію своихъ этихъ положеній, совсёмъ напротивъ, именно: она, предположительно высказываясь противъ одного изъ нихъ (послъдняго), считаетъ полной функціей другое (первое). Что физическій процессь нигдь въ мозгу не прерывается, это-безспорный фактъ, полученный путемъ детальнаго изслъдованія строенія нервной системы: анатомически доказано, что въ мозгъ нъть прерывистости. Итакъ, первое положеніе, къ которому приводить образъ мыслей психологовъ-матеріалистовъ, отвергается совершенно. По вопросу о времени возникновенія и существованія психическихъ процессовъ, точная наука болъе всего склоняется къ такому мнвнію, что всв психическіе акты появляются одновременнои протекають парадлельно съ соотвътствующими физическими актами. Но этотъ выводъ говоритъ уже не въ пользу матеріализма, а въ пользу несостоятельности его. Въ самомъ дълъ, если каждый рядъ процессовъ (психическихъ и физическихъ) существуетъ только параллельно другому, т. е. другъ отъ друга совершенно независимо, то ясно, что у нихъ источники различны, что одна причина у физическаго и другая у психическаго, что, слъдовательно, реальна н самостоятельна не одна матерія, но таково же и психическое.

Чтобы закончить разсмотрѣніе теоріи психологическаго матеріализма въ ея принципіальныхъ положеніяхъ, профессоръ признаетъ необходимымъ присоединить разборъ указанной теоріи съ точки зрѣнія гносеологіи, тѣмъ болѣе, что въ современной философіи гносеологическій аргументъ противъ матеріализма считается особенно неотразимымъ. Мы въ своей работѣ будемъ излагать этотъ разборъ не систематически, какъ у профессора, а логически.

Подъ именемъ гносеологіи разумвется наука, которая имветь цвлію изследовать вопросы о взаимоотношеніи мы-

пленія и бытія, субъекта и объекта. Въ частности, въ виду того, что въ нашемъ опытъ даны два рода явленій: внутреннія или психическія и внѣшнія или матеріальныя, то гносеологія должна рѣшить: существованіе какого же изъ двухъ родовъ явленій болѣе вѣрно, болѣе очевидно? Какъ извѣстно, матеріалисты разрѣшаютъ этотъ гносеологическій вопросъ въ пользу матеріи. Они говорять, что бытіе матеріи не подлежитъ сомнѣнію; въ существованіи другого, напр., хоть психики, возможно усумниться, а въ бытіи матеріи—пельзя: только существованіе матеріи безусловно очевидно.

Таковъ гносеологическій аргументь матеріалистовъ. Показать несостоятельность матеріализма съ точки зрѣнія теоріи познанія, значить сдѣлать яснымъ, что бытіе психическаго достовѣрнѣй, чѣмъ бытіе матеріальнаго, или, въ крайнемъ случаѣ, такъ же достовѣрно, какъ и бытіе матеріальнаго. Но чтобы этого достигнуть, необходимо разсмотрѣть, какъ представляется матерія въ естествознаніи и особенно въ гносеологіи.

Въ области естественныхъ наукъ-самымъ распространеннымъ пониманіемъ матеріи считается пониманіе атомистическое. По этому пониманію, ведущему свое начало отъ Демокрита и научно обоснованному Дальтономъ, матерія является, какъ совокупность мельчайшихъ, педълимыхъ частичекъ, разграниченныхъ между собою пустыми промежутками; эти частицы и называются атомами. Ученые естествовъды, будучи другъ съ другомъ солидарны въ признаніи атомистической теоріи вообще, очень часто разногласять въ объяснени того, что нужно разумъть подъ атомомъ. Дальтонъ по этому вопросу говорилъ, что атомъ есть ничто иное, какъ маленькое, круглое, абсолютно-твердое и недълимое тыльце. Босковичь (XVIII в.), не будучи въ состояніи представить, какъ это матеріальное тельце-атомъ-неделимо, придумалъ новую теорію, въ которой атомъ-непротяженная, математическая точка, центръ приложенія силы, надъленный способностью притяженія и отталкиванія. Но и такое объяснение нельзя считать удачнымъ, такъ какъ изъ непротяженных точекъ нетъ возможности составить протяженныя тъла. Въ послъднее время физики и химики просто оставляють этоть вопрось безь решенія, считая, впрочемь, атомъ недълимымъ, какъ индивидуальность.

Таковы свъдънія о матеріи, сообщаемыя естествозпаніемъ. Что же даеть намъ теперь гносеологія? Какъ нужно смотръть на вещество съ точки зрънія науки о познаніи? Профессоръ посвящаеть этому вопросу четыре съ лишкомъ лекціи, но мы здъсь не имъемъ никакой возможности подробно ихъ разсматривать. Будемъ въ изложеніи, насколько можно, кратки.

Простой, обыкновенный человъкъ, не умудренный опытомъ науки, наивно представляетъ, что міръ вещей таковъ, какимъ является онъ нашему сознанію, что качества предметовъ объективны; что они реальны не въ субъектъ только, но и внъ его. Этотъ образъ мыслей, получившій за свою наивность съ философской точки эрвнія наименованіе "теоріи наивнаго реализма", совершенно потеряль всякій кредить въ наукъ. Теперь фактически доказано, что умъ нашъ не является нассивнымъ зеркаломъ, послушно отражающимъ въ себъ всъ вещи и событія; теперь считается безспорнымъ утвержденіе, что качества вещей, какъ, напр., звукъ, цвътъ, гладкость, шероховатость, пространство, время, даже масса, движеніе, скорость и т. д.,—все это существуєть лишь въ сознаніи субъекта, объясняется психофизической организаціей живыхъ существъ, что во внішнемъ мірів веществъ качествамъ предметовъ соотвътствуетъ совсъмъ другое, нъчто не похожее на то, что получается въ сознаніи. Если это выразить короче, то найдемъ, что въ нашемъ опытъ матерія, какъ сущность, не дается, что эмпирическое знаніе о ней сполна исчернывается извъстной суммой субъективныхъ представленій. "Міръ есть мое представленіе", —такъ формулироваль свою точку зрвнія на вещество философъ Шопенгауеръ. Однако, очевидно, что сказать: "матерія есть совокупность ощущеній"—не значить сказать о матеріи все. Не смотря на постоянное измъненіе и превращеніе физическихъ явленій, переходъ одного въ другое, другого въ третье и т. д.,--нельзя не обратить вниманія на то обстоятельство, что матерія не уничтожается, что количество ея при всъхъ измъненіяхъ остается всегда себъ равнымъ, неизмъннымъ. Подобное явленіе свидътельствуеть, что за всъми измъненіями лежить нфчто постоянное, количественно сохраняющееся, — есть некоторый носитель, иначе, субстрать матеріальныхъ измъненій, нашему непосредственному опыту хотя и недоступный, но несомевнно существующій. Этоть-то носитель и есть то, что называется матеріей, а на языкв физики и химін—атомами.

Воть гносеологическія данныя относительно матеріи. Что вь нихь для нась особенно важно, это то, что атомы—ничто иное, какь въроятная и вь высшей степени удобная гипотеза. И не одни философы считають ихъ такими. Иълый рядь виднъйшихъ представителей естествознанія, какъ, напр., Дюбуа-Реймоть, Тэтъ, Мендълеевъ, Махъ, Гельмгольцъ свидътельствують, что атомы не болье, чъмъ фикція или прісмъ, полезный для науки.

Принимая сказанное во вниманіе, мы и оцфнимъ матеріализмъ съ точки зрфнія теоріи познанія, т. е. мы посмотримъ, справедливы ли защитники его, когда упорно утверждаютъ, что въ мірф существуетъ только матерія, что только бытіе матеріи безусловно очевидно; что же касается психическаго міра, то въ бытіи его вполнф законно сомиваться?

Послѣ всѣхъ тѣхъ свѣдѣній, которыя мы получили о матеріи, отвъта на поставленный вопрось не можеть быть иного, кромъ отрицательнаго. Въ самомъ дълъ, если то, что намъ извъстно о матеріи, есть совокупность нашихъ субъективныхъ представленій, если атомы или матерія въ буквальномъ смыслъ-лишь научно-филосовская гипотеза, то бытіе психическаго міра, бытіе субъекта несомивнно очевиднъй: всъ душевныя явленія мы воспринимаемъ непосредственно, видимъ ихъ такими, каковы они и есть. Да, наконецъ, если и уступить нъсколько матеріализму, то опять таки приходится признать, что въ крайнемъ случав существованіе сознанія такъ же достовірно, какъ и существованіе матеріи. Къ такому заключенію приходится придти необходимо потому, что безъ субъекта нъть объекта, какъ обратно, безъ объекта нъть субъекта, т. е. стоитъ только допустить существование матеріи, какъ тотчасъ допускается и бытіе сознанія, и это потому, что самое существованіе матеріи открывается сознающимь, т. е. уже существующимь сознаніемъ.

Итакъ, матеріалистическое ученіе, признающее наиболъе достовърнымъ и реальнымъ бытіе матеріи, не выдерживаетъ критики съ точки зрънія теоріи познанія. Особенно несостоятельность его на этой почв подчеркнули Канть и Шопенгауерь. Посл нихь учение о томъ, что духъ имъеть бол несомн не существование, ч м материя, сд влалось господствующимъ не только въ философскомъ миръ, но и между представителями опытныхъ наукъ (Фиккъ, Гельмгольцъ и др.).

Мы разсмотръли критику профессора Челпанова психологическаго матеріализма въ его основоположеніяхъ. Теперь намъ остается изложить его разборъ тъхъ аргументовъ, которые приводятъ матеріалисты въ оправданіе своей теоріи изъ данныхъ опытныхъ наукъ. Изъ этихъ данныхъ профессоръ подвергаетъ отдъльному разбору данныя психометріи и физіологіи.

Ссылаясь на то обстоятельство, что психическія явленія и по своей силь, и по своей скорости могуть измъряться, матеріалисты утверждають, что измъреніе психическихь процессовь доказываеть ихь полное родство съ физическими. Особенно матеріалисты обращають вниманіе на то, что психическія явленія имьють скорость, тьмъ болье продолжительную, чьмъ сложнье самый психическій процессь. Скорость, разсуждаль еще Молешотть, принадлежить только тыламь, находящимся въ движеніи, и принадлежить потому, что движеніе происходить въ протяженной и сложной средь, въ которой частицы оказывають взаимное сопротивленіе. Время нужно для преодольнія этого сопротивленія; поэтому и психическія явленія, какъ совершающіяся во времени, преодольвають сопротивленіе, т. е. протекають въ пространствь. Значить, они матеріальны.

Чтобы разрѣшить вопросъ, правы ли матеріалисты, нужно, говорить профессоръ, посмотрѣть, какъ измѣряются душевные процессы и что значить собственно измѣрить ихъ. Обращаясь далѣе къ наукѣ, анализируя тѣ способы, которые здѣсь приняты при измѣреніи психическихъ явленій, профессоръ заключаетъ, что измѣреніе психическихъ процессовъ рѣзко отличается отъ измѣренія физическихъ. Эта разница касается собственно двухъ сторонъ: а) единицы измѣренія и б) способа измѣренія въ тѣсномъ смыслѣ слова. Въ то время, какъ для измѣренія физическихъ предметовъ существуетъ единица измѣренія физическая: пудъ, аршинъ, амперъ и т. п.,—для измѣренія психическихъ процессовъ

такая единица есть психическая—минимумъ ощущенія; въ то время, какъ матеріальные предметы измфряются непосредственно, душевные процессы-только косвенно, посредственно, какъ, напр., измъряя скорость умственныхъ процессовъ, мы собственно стараемся измфрить лишь процессъ физіологическій, протекающій между началомь возбужденія и реакціей на раздраженіе, и только отъ него ужъ заключаемъ къ продолжительности психическаго. Итакъ, то измъреніе, которое возможно надъ душевными процессами, глубоко разнится отъ измъренія, какое существуєть въ области физическихъ явленій. Единицы времени, какъ общія для намфренія явленій духа и матеріи, точно также ничего не говорять въ защиту матеріализаціи психическихъ процессовъ: время существуетъ лишь въ сознаніи субъекта, и "сказать, что что либо изм времется м времени еще вовсе не значитъ сказать, что явленіе (что-либо) имфетъ пространственное существованіе, а только въ этомъ последнемъ случат только и могла бы быть ртчь о тождествт психическихъ явленій съ матеріальными" ("Мозгъ и душа". Стр. 267).

Всв приведенныя соображенія показывають, что факть измвренія психических явленій еще нисколько не свидвтельствують объ ихъ матеріальности.

Изъ данныхъ физіологіи, приводимыхъ матеріалистами въ защиту своего ученія, профессоръ разбираеть вопрось о локализаціи умственныхъ способностей. Такъ поступаеть онъ, конечно, потому, что означенный вопросъ широкій, и, вагляду матеріалистовъ, въскій аргументъ въ ихъ пользу. Оправданіе матеріальности психическихъ явленій на почвъ физіологических ученій о локализаціи умственных способностей обычно предлагается въ слъдующемъ видъ. Научныя изследованія безспорно доказали, что душевныя явленія въ порядкъ размъщаются въ опредъленныхъ частяхъ мозга; каждой психической способности указано свое "сънаука точно будто бы знаетъ, гдъ причемъ, далище", мозгу. именно способность находится  $\mathtt{B}\mathtt{B}$ какая если такъ, если духовные процессы занимаютъ строго разграниченныя части вещества, имъютъ для себя мъста въ пространствъ, то ясно, что они матеріальны.

Желая показать всю ложность и несостоятельность такой аргументаціи, профессорь излагаеть вопрось о локализаціи умственных способностей въ его историческомъ освъщеніи и подвергаеть критикъ современное направленіе по этому вопросу.

Прежде всего, онъ отмъчаеть, какъ опредъляли мъстонахожденіе души Платонь, Аристотель, Немезій, Декарть и
болье подробно останавливается на ученіяхъ Галля и Флуранса. Рышая интересующій насъ вопрось, оба ученые пришли къ совершенно противоположнымъ заключеніямъ въ то
время, какъ первый утверждаль, что каждой способпости
души опредылень особый пункть въ мозгу, особый органь,
второй свидытельствоваль, что мозгъ есть общій органь,
всьхъ психическихъ способностей. Это двоякое рышеніе существовало въ наукы до второй половины XIX стольтія. Съ
этого времени, приблизительно съ 60 годовъ, наука стала
обогащаться фактами (афазія, глухота къ словамъ, графія,
алексія, результаты электрическаго раздраженія мозга, экстирпація и т. д.), которые, повидимому, совершенно опровергли теорію Флуранса.

Результатомъ за это время явилось то, что въ концъ концовъ ръшли признать существование въ мозгу четырехъ главныхъ центровъ: одинъ для слуховыхъ образовъ словъ, другой для зрительныхъ образовъ, третій для двигательныхъ образовъ пишущей руки и четвертый для двигательныхъ образовъ голосового аппарата. Но ученіе это не получило всеобщаго признанія. Нікоторые изъ физіологовь, особенно Гольцъ, послъ многочисленныхъ наблюденій и опытовъ, стали оспаривать теорію строгаго разграниченія центровъ для твхъ или другихъ исихическихъ функцій. Опираясь, главнымъ образомъ, на тотъ фактъ, что у оперированныхъ животныхъ (у которыхъ удаленъ при помощи экстирпаціи какой-нибудь центръ) психическія отправленія атрофируются только въ первое время послъ экстириацій и снова возстановляются спустя опредъленное время, эти физіологи говорили, что несомнънно различные центры могутъ принимать на себя функціи другь друга. А такой выводь, по Гольцу, прямо показываеть, что строгаго разграниченія органовъ мозговыхъ функцій не существуєть.

Изъ всего сказаннаго необходимо сдѣлать заключеніе, что физіологическія изслѣдованія по вопросу о локализаціи умственныхъ способностей и во 2 половинѣ XIX вѣка не привели къ какимъ-либо безспорнымъ результатамъ: двойственность мнѣній не только не устранилась, но получила еще болѣе рѣзкій и острый характеръ.

Въ самое послъднее время, можно сказать, снова возродилась теорія Галля, только, конечно, въ новой изм'вненной формъ. Если Галль опредъленно указывалъ спеціальный органъ для каждой психической способности, то теперешніе физіологи находять возможнымь указать такой органь для каждаго изъ представленій, образующихъ содержаніе міра души. Утверждая, что вся наша нервная система состоить изъ очень малыхъ клетокъ, называемыхъ непронами, они при этомъ полагають, что каждый изъ нейроновъ является носителемъ для единичнаго представленія, что въ немъ, какъ бы въ резервуаръ, хранится представление. Нейроны, разсуждають они дальше, -- находятся всегда въ движеніи, и то вступають другь съ другомъ въ соединеніе, то опять разъединяются. Такими функціями нейроновъ ученые тять дать объяснение психическимъ процессамъ, напр., ассоціаціи, забвенію и т. д.: первое, по ихъ мнинію, происходитъ тогда, когда нейроны вступятъ въ связь между собою, второе обнаруживается при томъ условіи, когда указанная связь нарушена, не существуеть. Подтверждение своей цеятральной мысли, именно, что представленія локализируются въ опредъленныхъ частяхъ мозга, что даже въ каждомъ нервномъ элементъ или нейронъ заключается по одному представленію, ученые находять въ томъ обстоятельствъ, что процессъ частной амнезіи развивается постепенно, т. е, больной забываеть, напр., сначала имена собственныя, затъмъ существительныя вообще, далъе глаголы и т. д. Предполагая, что подобное явленіе происходить потому, клътки другъ за другомъ прекращають свое дъйствіе, ученые и говорять, что представленія лежать въ опредвленныхъ пунктахъ мозга. "Но всв эти разсужденія, пишетъ профессоръ Челпановъ, —лишены всякаго научнаго основанія. Они совершенно произвольны, и самый простой психологическій анализь можеть намь показать несновательность всѣхъ этихъ физіологическихъ построеній ("Мозгъ и душа". Стр. 303). Развивая дальше свою мысль, онъ говорить, что бытіе отдѣльныхъ анатомическихъ элементовъ еще не позволяеть допускать присутствія въ нихъ соотвѣтствующихъ психическихъ, что это ощущеніе ведеть къ чрезвычайнымъ затрудненіямъ и ясно обнаруживаетъ, какъ иногда душевныя явленія смутно различаются съ вещами видимаго міра. Если стать на точку зрѣнія непроходимой разницы между процессами психическими и матеріальными, то и локализацію психическихъ явленій придется понимать не въ протяженномъ смыслѣ, въ смыслѣ размѣщенія ихъ въ нервныхъ клѣткахъ, а въ смыслѣ временномъ, иначе, въ смыслѣ параллельности во времени явленій первыхъ и послѣднихъ.

С. П-скій.

(Окончаніе будетъ).





# Факты и воспоминанія изъ жизни герцеговинца на службъ по духовно-учебному въдомству.

(Продолженіе) \*).

#### Помощники инспектора семинаріи.

При поступленіи на должность ректора я засталь въ Полтавской семинаріи трехъ помощниковъ инспектора, оказавщихся моими старыми сослуживцами, а два и учениками. Лучшимъ изъ нихъ былъ А. Ө. Оленичъ, дъйствительный студенть Петербургской академіи 1877 г. Посл'я трехл'ятняго служенія въ должности помощника смотрителя Черниговскаго духовнаго училища, онъ въ 1880 г. перемъщенъ былъ на воспитательную должность въ Полтавской семинаріи и цълыхъ 18 лътъ безропотно и честно проходилъ свое трудное служеніе. По своему терпъливому характеру, природной деликатности и прекраснымъ душевнымъ качествамъ--добротъ, честности и искренней религіозности А. Ө. не могъ не быть хорошимъ воспитателемъ. Но роль воспитателя въ учебныхъ заведеніяхь, особенно въ нашихь духовныхь семинаріяхь, слишкомъ принижена. Будь воспитатель хоть ангель во плоти, воспитанники будуть его игнорировать и самыя лучшія дъйствія его превратно истолковывать. Поэтому съ воспитательствомъ въ семинаріяхъ неразлучны скорби и огорченія, а неръдки и оскорбленія. Вотъ почему и наилучшіе помощники инспектора, при первомъ удобномъ случав, оставляють свою должность, перемъщаются на учительскія мъста въ семинаріяхъ и училищахъ или переходятъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 20, за 1912 г.

службу въ другія въдомства, не исключая акциза и жельз но-дорожнаго контроля. А. Ө. терпъливо несъ крестъ помощника инспектора въ Полтавской семинаріи и чрезвычайно аккуратно исполнялъ свои обязанности. По внъшности это быль, какъ говорять теперь, человъкъ въ футляръ, а въ дъйствительности онъ былъ человъкъ долга, никогда не выносившій сора за порогъ дома, отзывчивый на все доброе, съ любовію старшаго брата относившійся къ восцитанникамъ. Такіе служащіе-дорогой кладъ для заведенія, а потому естественно, что заботливые начальники стараются о привлеченіи ихъ къ себъ на службу. Покойный епископъ Таврическій Михаилъ (Грибановскій), бывшій викаріемъ Полтавской епархіи, лично зналъ А. Ө. съ наилучшей стороны и предложилъ ему мъсто помощника смотрителя въ Симферопольскомъ духовномъ училищъ. На предложение послъдовало согласіе, а за онымъ скоро состоялось и опредъленіе Св. Синода (въ 1898 г.) о пазначеніи г. О-ча на эту должность. Уходъ его изъ Полтавской семинаріи былъ очень чувствителень для тогдашней инспекціи, лишившейся въ немъ наиболъе дъятельнаго члена, а я пожалълъ о немъ, какъ о хорошемъ человъкъ и опытномъ воспитателъ.

Вторымъ помощникомъ инспектора былъ С. Л. Бълявскій, кандидать Московской академіи 1881 г. Мъстный уроженецъ и питомецъ семинаріи, сынъ состоятельнаго и извъстнаго Кременчугскаго протојерея, онъ не особенно интересовался воспитательнымъ дъломъ и во всякое время готовъ былъ оставить свою трудную должность въ родной семинаріи, чтобы устроиться на болже покойномъ и почетномъ мъсть въ должности помощника смотрителя въ одномъ изъ духовныхъ училищъ епархіи. Долго ему пришлось ждать осуществленія своихъ желаній. Епархіальное какъ-то равнодушно относилось къ нему и только на 14-мъ году его службы (въ 1895 г.). признало возможнымъ ходатайствовать о назначении его помощникомъ смотрителя Лубенскаго духовнаго училища. Не могу ничего сказать опредъленнаго о его учебно-воспитательной дъятельности на новомъ мъсть служенія. Думается, что она была замътные и плодотворные, чымь въ Полтавы, если не принимать во вниманіе техъ треній, которыя происходили у С. Л. съ смотрителемъ училища К. Д. Арх-мъ.

Третьимъ помощникомъ инспектора состоялъ А. Р. Максименко, кандидать Кіевской академін 1887 г. Онъ быль также уроженецъ Полтавской епархіи и питомецъ ея духовно-учебныхъ заведеній. На школьной скамь в я его зналъ какъ очень аккуратнаго, скромнаго и добраго по характеру ученика. Такимъ онъ оказался и какъ сослуживецъ. Службою своею онъ тяготился, но отъ аккуратнаго исполненія своихъ обязанностей никогда не уклонялся. Со всвми сослуживцами находился въ нанлучшихъ отношеніяхъ и своимъ всегда благодушнымъ настроеніемъ, малороссійскимъ юморомъ и прекраснымъ пъніемъ народныхъ пъсенъ доставляль намъ истинное удовольствіе. Къ воспитанникамъ онъ быль благожелателень, не чуждался общенія съ ними, принималь живое участіе вь ихь эстетическихь развлеченіяхь и церковномъ хоръ, но тъмъ не менъе своего служебнаго долга не забывалъ и вредныхъ въ воспитательномъ дълъ послабленій имъ не делаль. Я искренно пожалель, когда А. Р. задумалъ оставить семинарію и поступить въ акцизное управленіе, но ни единымъ словомъ не обмолвился, чтобы удержать его на трудной и крайне скудно вознаграждаемой службъ въ семинаріи. На конфиденціальный запросъ управляющаго акцизными сборами въ Екатеринославской губерній я даль самый лучшій отзывь о добромь А. Р. и переходъ его туда состоялся въ 1905 г.

Преемникомъ ему былъ назначенъ кандидатъ Кіевской академіи 1894 г. І. О. Юзефовичъ, изъ воспитанниковъ Полтавской семинаріи. Два года онъ проходилъ свою должность безъ особаго рвенія, а затѣмъ перевелся (въ 1897 г.) на службу въ Таврическую епархію, гдѣ съ любовію и успѣхомъ трудился и трудится на священно-служительскомъ поприщѣ. Съ 1899 г. состоитъ настоятелемъ церквей въ имѣніи Его Императорскаго Величества "Ливадія".

По поступленіи С. Л. Бѣлявскаго на должность помощника смотрителя въ Лубенское духовное училище послѣдовало къ намъ перемѣщеніе моего товарища по академіи, помощника инспектора Харьковской духовной семинаріи Г. И. Фолте. Прослуживъ 28 лѣтъ по духовно-учебному вѣдомству, онъ пожелалъ перейти на епархіальную службу въ Екатеринославской епархіи и къ намъ явился только за тѣмъ, чтобы подать прошеніе объ увольненіи отъ службы и назначеніи ему пенсіи.

Вмѣсто Ф. послѣдовало назначеніе (въ 1895 г.) кандидата Московской академіи С. Ө. Псарева. Это быль хорошій по характеру воспитатель, скромный, исполнительный, справедливый и не взыскательный. На службѣ у насъ оставался до перехода на родину въ Курскую епархію въ сентябрѣ 1899 г.

Преемникомъ ему былъ назначенъ кандидатъ Московской академіи П. Молчановъ. Очень серьезный и исполнительный, онъ былъ весьма полезенъ для воспитательнаго дъла. Неисправные воспитанники не симпатизировали ему и даже возбуждали противъ него болъе уравновъщанныхъ товарищей. Прослуживъ немного болъе двухъ лътъ въ Полтавской семинаріи (съ сент. 1899 по ноябрь 1901 г.), онъ перешелъ на службу по министерству народнаго просвъщенія и занялъ должность наставника въ Пензенской учительской семинаріи.

Послѣ І. Ө. Юзефовича назначенъ былъ кандидатъ Казанской академіи 1897 г. А. М. Милосердовъ. Онъ состоялъ три года помощникомъ инспектора въ тягость себѣ и не на пользу дѣлу. Съ воспитанниками у него дѣло не ладилось: они школьничали, а онъ нервничалъ и часто жаловался на отдѣльныхъ учениковъ; бывали жалобы и на него. На должности преподавателя (съ 1900 года) ему стало лучше и покойнѣе.

По перемъщени А. О. Оленича въ Симферопольское духовное училище преемникомъ ему былъ назначенъ (22 іюня 1898 г.) кандидатъ Московской академіи В. Казанцевъ. Скромный и въжливый, не придирчивый и благожелательный къ ученикамъ, онъ, вслъдствіе частыхъ забольваній, не могъ исполнять свои обязанности достаточно аккуратно, что для :воспитательнаго дъла было очень неудобно. Въ интересахъ службы онъ былъ перемъщенъ (17 октября 1901 г.) на должность преподавателя въ Переяславское духовное училище.

Ему преемствовалъ (съ 23 ноября 1901 г.) кандидатъ Кіевской академіи Г. И. Подгорный, изъ воспитанниковъ Полтавской семинаріи. Свое служеніе онъ проходиль очень исправно и безбоязненно во время наибольшей смуты въ семинаріи. Когда другіе члены инспекціи совершенно почти бездъйствовали, Г. И. спокойно и точно исполнялъ свои обязанности.

Почти одновременно съ Подгорнымъ назначены были помощниками инспектора кандидатъ Московской академіи

П. Тріумфовъ (съ 17-го октября) и кандидатъ Кіевской академіи Долгополовъ (съ 29 ноября). Первый прослужиль чтото очень недолго—безъ пользы для дѣла и перешель отъ насъ на службу въ желѣзно-дорожный контроль, а второй черезъ пять мѣсяцевъ перевелся на такую же должность въ Воронежскую семинарію. Въ короткое время онъ не могъ обнару жить своихъ воспитательныхъ способностей, но вдоволь показалъ, что не чуждъ самомнѣнія и злорѣчія.

#### Воспитательное дело въ семинаріи.

По внъшнему виду и формальнымъ донесеніямъ инспекціи воспитательное дёло въ Полтавской семинаріи пред ставлялось въ удовлетворительномъ состояніи, но на самомъ дълъ оно, какъ и во всъхъ другихъ семинаріяхъ, хромало на объ плеснъ. Думаю, что никого не обижу, если скажу, что воспитанія, основаннаго на христіанской любви съ ея свойствами: милосердіемъ, долготеривніемъ, отсутствіемъ раздражительности и готовности все перенести для блага ввъреннаго нашему пъстунству юношества, въ семинаріяхъ не существовало. Отдъльныя лица изъ начальствующихъ, воспитывающихъ и учащихъ, конечно, имъли въ себъ "духа жива", но большинство, особенно изъ лицъ инспекторскаго надзора, чужды были его. Свои воспитательскія обязанности они исполняли, сообразуясь не съ духомъ, а буквою устава, --- наблюдали за поведеніемъ воспитанниковъ одни очень зорко, отмъчая въ кондуитной книгъ всякія мелочи, а другіе сквозь пальцы, не замічая и существеннаго. Происходило это оттого, что инспекторскія должности неръдко занимали лица, служба которыхъ, по разнымъ причинамъ, требовала уже покоя, или лица малоопытныя изъ молодыхъ іеромонаховъ, недавно окончившихъ курсъ академій. Помощники же инспектора, какъ лица подневольныя, "поступающія во всёхъ случаяхъ по его (инспектора) указаніямъ и представляющія ему отчеты въ своихъ дъйствіяхъ" (§ 52 устава), весьма рёдко проявляли свою воспитательную дёятельность въ желательномъ направленіи, а большею частью ограничивались простымъ надзоромъ за поведеніемъ воспитанниковъ. Въ средъ послъднихъ они не имъли авторитетнаго значенія, какъ бы подобало воспитателямъ, и даже не пользовались обычнымъ уваженіемъ, какого заслуживали по своему высшему образованію и возрасту. Ненормальное положеніе помощниковъ инспектора, которые и по уставу только, "въ случаяхъ надобности, приглашались въ засъданія правленія семинаріи съ совъщательнымъ голосомъ по части воспитанія" (§ 55), было причиною частаго бъгства ихъ изъ семинарій, а это не могло не отражаться неблагопріятно на воспитательномъ надзоръ. Въ Полтавской семинаріи за 12 лътъ смънилось 4 инспектора и 11 помощниковъ!

Что не по силамъ было въ воспитательномъ дълъ инспектору и его тремъ помощникамъ въ Полтавской семинаріи, того не трудно было бы достигнуть при діятельномъ участіи въ ономъ учащей корпораціи. Но въ нашей семинаріи, какъ, въроятно, и во всъхъ другихъ, учащіе, за единичными исключеніями, или совершенно уклонялись отъ воспитательныхъ обязанностей, или исполняли ихъ такъ односторонне, что вызывали недовольство со стороны инспекціи. Замізчать недочеты въжизнеповедени воспитанчиковъбыло не трудно, но для устраненія ихъ следовало и самимъ педагогамъ быть болве аккуратными въ исполненіи своихъ служебныхъ обязанностей. А по совъсти говоря, не всъ мои сослуживцы вполнъ исправно проходили свое служение. Опаздывание на уроки на 10-15 и болве минутъ сдвлалось обычнымъ у нъкоторыхъ преподавателей и отражалось неблагопріятно на дисциплинъ школьной. Воспитанники учитывали въ свою пользу всв наши недочеты и нервдко, для оправданія своихъ уклоненій отъ школьныхъ порядковъ, ссылались на неисправность наставниковъ. Жаловалась и инспекція на этоть крупный недостатокь учащей братіи, но сама, въ лицъ инспектора, уклонялась "смотръть, чтобы установленное по семинаріи распредъленіе времени было исполняемо съ точностію какъ учащими, такъ и учащимися" (§ 42 уст.). За всьмъ нужно было наблюдать ректору и я, скрыпя сердце, весьма и весьма часто шагаль по заламь и корридору, молчаливо приглашая наставниковъ входить въ классы для занятій. И больно, и досадно было исполнять роль высшаго что же оставалось педеля, но дълать, когда тотъ другой инспекторъ не могъ или не желалъ исполнять возлагаемой на него уставомъ обязанности, а иные изъ наставниковъ продолжали быть неисправными? Въ каждомъ педагогическомъ собраніи, при разсмотрівній віздомостей объ успъхахъ и поведеніи учениковъ, я упрашиваль учащихъ и воспитывающихъ относиться внимательно къ исполненію

своихъ обязанностей и дъйствовать согласно и дружно въ воспитательномъ надзоръ за учениками. Можетъ быть, я ногда и резко выражаль свои мысли и желанія, но никогда не имълъ намъренія обидъть кого-нибудь изъ сослуживцевъ. За порогъ семинарскаго правленія или учительской комнаты я не выносиль педагогическаго сора и весьма ръдко входиль въ правленіе семинаріи съписьменными занвленіями объ учебно-воспитательныхъ недочетахъ и предпоженіями объ устраненіи ихъ. Тъмъ не менъе, благодаря пепохвальной развязности языка некоторыхъ служащихъ, все, что высказывалось и предлагалось въ правленіи, дела-. гось известнымъ не только воспитанникамъ, а и стороннимъ лицамъ, притомъ съ комментаріями злорфчиваго характера по моему адресу. Конечно, непріятно было слышать про навъты на себя, исходящіе отъ сослуживцевъ, и больно было мириться со скрытностью и двойственностью образа дъйствій нъкоторыхъ членовъ инспекціи, но благодаря начальственной поддержкъ и неизмънявшемуся благовниманію ко мев приснопамятнаго владыки Иларіона, я крвпился цълыхъ 12 лътъ. Когда же въ двънадцатый годъ моего ректорства скорби обще-семинарскія того и послъдующаго времени постигли и дорогую мнъ семинарію и, въ связи съ ними, сдълана была попытка посягнуть на мое доброе имя, я ръшиль безповоротно оставить тяжелое и отвътственное служеніе и свое решеніе не замедлиль привести въ исполненіе.

#### Редигіозная настроенность воспитанниковъ.

Хотя воспитательное двло въ семинаріи, какъ я выразился выше, хромало на объплеснь, но, благодареніе Богу, оно далеко было отъ того безотраднаго состоянія, какое предсказывалось д. с. с. С. И. Миропольскимъ посль ревизіи семинаріи въ 1885 г. Религіозно-нравственное воспитаніе у насъ не внушало серьезнаго опасенія за будущность заведенія; намъ угрожала опасность отъ политически неблагонадежныхъ лицъ, въ значительномъ количествъ проживавшихъ и служившихъ въ Полтавъ, безъ достаточнаго надзора за ними со стороны мъстной администраціи. Въ собственномъ смысль религіознаго воспитанія, какъ руководительства учениковъ къ усвоенію добрыхъ христіанскихъ навыковъ и проникновенію духомъ церковности, у насъ не

существовало. Опо выражалось въ наблюдении, кто изъ воспитанниковъ отсутствуетъ или опаздываетъ на утреннія и вечернія модитвы, кто уклоняется отъ богослуженія или приходить несвоевременно въ церковь и выходить изъ нея. кто какъ стоитъ и т. п. А развъ мыслимобыло малочисленному составу инспекціи наблюсти за всёмъ въ массё отъ 450 до 500 человъкъ? Воспитанники семинаріи, какъ дъти духовенства и питомцы духовныхъ училищъ, въ коихъ больше, чъмъ въ семинаріи, удъляется вниманія религіозному воспитанію, любили церковность, охотно читали и пъли въ своей церкви, поддерживали славу семинарскаго хора, съ любовію исполняли обязанности церковниковъ, не уклонялись отъ исполненія христіанскаго долга и никогда не проявляли такихъ дъйствій, въ которыхъбы можно было усмотръть сознательное кощунство. Быль одинь случай простръла ночью стекла въ окнъ церкви и другой - разбитія стекла кусочкомъ антрацита, но кто совершилъ такіе дикіе проступки, -- осталось не выясненнымъ. Темъ не мене эти преступленія были причиною, какъ повідано будеть дальше. большихъ непріятностей въ семинаріи и, въ связи съ другими нарушеніями порядка въ ней увлекціимися подпольною пропагандою воспитанниками, ускорили увольнение многихъ изънихъ и повели къ временному закрытію двухъ классовъ.

Благодаря природной религіозности дътей духовенства, въ семинаріи церковность не ослабъвала и въ дни бывавшихъ у насъ волненій и печалей. Иногда въ эти дни замъчался особый подъемъ духа, выражавшійся въ умилительномъ и громогласномъ исполнении встми воспитанниками всвхъ церковныхъ песнопеній. Старость моя обновляется духомъ, когда вспоминаю наши вечернія колтнопреклонныя молитвенныя песнопенія "Подъ Твою милость прибегаемь, Богородиде Дъво"... или "Со святыми упокой"... Думаю, что и всв наши питомцы съ любовію вспоминають объ этихъ и другихъ пъснопъніяхъ, исполнявшихся ими во время торжерственныхъ богослуженій въ благол впномъ семинарскомъ храмъ. Въроятно, и тъ изъ нихъ, у которыхъ вслъдствіе разныхъ житейскихъ невзгодъ, очерствъло сердце, не забывають того восторженнаго состоянія, какое они испытывали во время дивнаго пънія всею церковію предначинательнаго псалма "Благослови душе моя Господа"... по Кіево-Лаврскому напъву и аканистныхъ припъвовъ-, Аллилуія" и "Радуйся, Благая Вратарнице, двери райскія намъ отверзающая"—наканунъ семинарскаго праздника въ честь иконы Иверской Божіей Матери (13 октября).

Не знаю, какъ теперь, а въ мое время всенощное богослужение въ семинарской церкви всегда начиналось въ 5 часовъ пополудни и продолжалось обыкновенно до 7<sup>1</sup>/2 или до 8 час. вечера, если совершалась литія. Литургія начиналась въ 81/2 часовъ утра, получасомъ или часомъ раньше, чъмъ въ соборъ и приходскихъ церквахъ. Къ удивленію уставныхъ буквовдовъ, преждеосвященную мы совершали, по благословенію преосвященнаго, до начала уроковъ и думаю, что правильнее поступали, чемъ те, которые совершали ее по окончаніи уроковъ, когда уставшіе воспитанники не могли молиться, какъ требовала того святость служенія. цълью огорченія кого-либо скажу, что едвали гдъ либо въ нашихъ церквахъ совершается преждеосвященная литургія въ уставное время. Кто осуждаль меня и можетъ еще осудить за введенный порядокъ въ семинаріи, пусть не забываеть, что преждеосвященная литургія совершается на вечерни, которой предшествуеть девятый чась, а чась этоть примънительно къ восточному счету времени, которое только и имъется въ виду уставомъ, наступаеть за три часа до захода солнца или окончанія дня, во всякое время года бывающаго въ 12 часовъ. Совершая полную и преждеосвященную литургію раньше обычнаго въ приходскихъ церквахъ времени, мы избъгали необходимости давать воспитанникамъ чай предъ началомъ богослуженія и этимъ пріучали ихъ къ доброму навыку благочестивыхъ людей не вкушать пищи до окончанія литургіи. И къ чести воспитанниковъ, они не роптали на насъ за это.

#### Иносословные и инородные воспитанники.

При несомнънномъ добромъ религіозномъ настроеніи огромнаго большинства воспитанниковъ были между ними и равнодушные. Таковые чаще замъчались въ средъ иносословныхъ, а ихъ въ иные годы числилось въ семинаріи по 120 и болъе человъкъ. Въ большинствъ и они представляли изъ себя вполнъ благонадежный элементъ, но попадались юноши и неустойчивые въ религіозно-нравственномъ отношеніи. Дъти крестьянъ и казаковъ изъ внутреннихъ частей губерніи отличались скромностію и трудолюбіемъ и

въ грубыхъ порокахъ почти не замъчались, но дъти мъщанъ и изъ подгородныхъ мъстъ были съ очень худыми навыками, особенно первые. Нъкоторые изънихъ были язвою заведенія и не мало причинили ему разныхъ пакостей.

Въ числъ учащихся были у насъ и дъти Кавказа (4), Болгарін (6), Македонін (1), Сербін (5), Черногорін (4) и Герцеговины (1). Поступали они къ намъ по указамъ Св. Синода или распоряженіямъ товарища оберъ-прокурора. Всъ были съ добрымъ религіознымъ настроеніемъ и только церковное поведеніе грузина К. Х-ва смущало инспекцію Этотъ довольно горячій, но весьма благодушный юноша, окончившій курсь семинаріи въ первомъ разрядь, во время богослуженія бываль разсвянь, сидвль часто на подоконникв, а одинъ разъ по родному обычаю усълся и на полу. Кто-то изъ членовъ инспекціи сообщиль мнф объ этомъ, и я очень стыдилъ юноту и наединъ и въ присутствіи товарищей. Оправданій его, что ему не здоровилось, я не принималь во вниманіе и опрометчиво подвергъ его какому-то взысканію. Скоро врачъ обнаружилъ у него присутствіе солитера, и когда его освободили отъ этой гадины, она оказалась въ нъсколько аршинъ. Больно мнъ было за свою несправедливость къ незлобивому питомцу, но я загладилъ ее послъдующимъ болъе внимательнымъ отношеніемъ къ нему и всякимъ донесеніямъ инспекціи относительно поведенія воспитанниковъ.

#### Недочеты въ жизнеповеденіи нѣкоторыхъ учениковъ.

Къ сожальнію, и при наличности добраго религіознаго настроенія воспитанниковъ, въ жизнеповеденіи ихъ было не мало недочетовъ, которые, при лучшей постановкъ воспитательнаго дъла въ нашихъ заведеніяхъ, легко могли бы быть устраняемы или по крайней мъръ ослабляемы. Недостаточность, а по временамъ и совершенное отсутствіе надвора со стороны часто мънявшейся инспекціи приводили къ тому, что отлучки изъ общежитія и квартиръ не только днемъ, но и въ вечернюю пору дълались обычнымъ явленіемъ у многихъ учениковъ. Своевременное возвращеніе изъ разръшенія учащалось, опаздываніе въ классъ и на богослуженіе, а у нъкоторыхъ и уклоненіе отъ оныхъ входило въ обычай; классная дисциплина во время вечернихъ

занятій нередко нарушалась крикливымъ пеніемъ и музыкой; табакокуреніе было гръхомь очень многихь; замічалось увлеченіе игрою въ карты; бывало достаточно и любителей спиртныхъ напитковъ, попадались и любители чужой собственности. Ко всякимъ уклоненіямъ воспитанниковъ отъ правиль благоповеденія я относился строго, а къ проступкамъ позорнымъ для чести заведенія и очень круто. Выговоры, строгія замівчанія, взысканія, заключеніе въ карцеръ, лишеніе казеннаго содержанія, увольненіе изъ семинаріи, все это примънялось къ неисправнымъ питомцамъ, но не солгу, если скажу, что я самъ очень не сочувствовалъ крайнимъ мъропріятіямъ. Воть почему неръдко случалось, что ученикъ, уволенный изъ семинаріи по опредъленію правленія, оставлялся въ оной по милостивой резолюціи преосвященнаго, слезно исходатайствованной ректоромъ. Конечно, я не безъ разбора заступался за увольняемыхъ питомцевъ. Замъченные въ воровствъ не могли быть терпимы въ заведеніи и о такихъ я не дерзалъ ходатайствовать, но замъченные въ другихъ проступкахъ, не исключая и пристрастія къ спиртнымъ напиткамъ, если они успешно занимались, находили во мнъ заступника и въ правленіи и предъ преосвященными. И я благодарю Бога, что своимъ нелегальнымъ образомъ дъйствій спасъ многихъ юношей отъ угрожавшей имъ опасности увольненія изъ семинаріи. Некоторые изъ нихъ съ честью окончили курсъ духовныхъ академій и университетовъ и занимаютъ видное служебное положеніе. Думаю, что и мои сослуживцы, въ свое время глухо осуждавшіе меня за заступничество, теперь не жальють, что я, вопреки инспекторскимъ донесеніямъ и ихъ собственнымъ отзывамъ о недостаточной благонадежности; некоторыхъ изъ лучшихъ по успъхамъ учениковъ, безбоязненно направлялъ ихъ въ академіи на казенный счетъ.

Не скрою, что я обнаруживаль жалость и къ нарушителямь VIII заповъди. Богъ свидътель, однажды, стоя въ алтаръ и слушая шестопсалміе, читаемое съ волненіемъ несчастнымъ ученикомъ X—о, предназначеннымъ къ увольненію за свой проступокъ, я не одну слезу уронилъ изъ жалости къ нему. Въ другой разъ, когда ученикъ Д—ій, окончивавшій курсъ, явился ко мнъ на квартиру предъ пасхальнымъ роспускомъ съ прошеніемъ объ увольненіи его изъ семинаріи, какъ "недостойнаго ученика", соблазнившагося какой-

то вещью товарища, я не далъ хода прошеню. Къ чести его товарищей, они сжалились надъ нимъ и всемъ классомъ просили меня разръшить ему держать экзамены вмъстъ съ ними, а не отдъльно или послъ каникулъ, какъ я сначала предположилъ было. По окончании курса съ 4 по поведеню онъ видимо стъснялся служить въ духовномъ въдомствъ и поступилъ въ Харьковскій ветеринарный институтъ. Здъсь онъ занимался съ успъхомъ и даже пользовался какою-то стипендіей, но влеченіе къ родинъ и къ духовному сану побудили его уволиться изъ института и просить священническаго мъста у Полтавскаго владыки. Кажется, сму предоставлено было какое-то скудное мъсто въ Хорольскомъ или Лохвицкомъ уъздъ, гдъ бъдняга скоро и скончался отъ наслъдственной чахотки.

#### Воепитанникъ семинаріи Георгій Гапонъ.

Бывали, конечно, въ семинаріи отдъльные случаи проявленія невоспитанности, грубости и дерзости со стороны воспитанниковъ, но они, за исключеніемъ проявленія всъхъ этихъ отрицательныхъ качествъ у воспитанника Георгія Гапона непосредственно предъ окончаніемъ имъ курса семинаріи въ іюнъ 1893 г., не имъли характера преступнаго и устранялись безъ особой напряженности мъропріятіями правленія семинаріи. Въ дополненіе къ тому, что мною разсказано было объ этомъ позорной памяти воспитанникъ Полтавской семинаріи въ газетъ "Южный Край" въ номеръ отъ 30-го января 1905 г. и въ январьской кн. журн. "Мирный Трудъ" за 1910 г., повъдаю слъдующее:

При поступленіи на ректорство въ сентябрѣ 1890 г. я засталь Гапона въ IV классѣ семинаріи. Высматриваль онъ довольно скромнымъ юношей, но съ пронырливой улыбкой и искательствомъ, что мнѣ всегда не нравилось и вызывало недовѣріе къ такимъ питомцамъ. Такъ какъ онъ считался по успѣхамъ въ числѣ лучшихъ учениковъ и инспекціей аттестуемъ былъ по поведенію балломъ 5, то мнѣ не приходилось имѣть съ нимъ никакого начальственнаго дѣла ни въ IV, ни въ V классахъ. По переходѣ его въ VI классъ, гдѣ я, какъ преподаватель св. писанія, входилъ въ болѣе близкое общеніе съ восшітанниками, нерѣдко заходилъ къ нимъ во внѣ-классное время для бесѣды, знакомился съ ихъ нуждами, узнавалъ ихъ намѣренія и планы,—пришлось ближе и съ

нимъ познакомиться. Второе отдъленіе VI класса, въ которомъ онъ обучался, было посредственное по своимъ способностямъ. Даже первый ученикъ Б-ый, на котораго я обращаль вниманіе и въ предшествующихъ классахъ, казался мнъ какимъ-то страннымъ и во всякомъ случаъ не представляющимъ изъ себя ничего, что мы привыкли видъть въ дучшихъ питомцахъ семинаріи. Этотъ первакъ сконфузиль насъ: принять въ Кіевскую академію въ числъ посредственныхъ студентовъ и окончилъ курсъ (въ 1897 г.) дъйствительнымъ студентомъ. Гапонъ, конечно, не лучше быль своего перваго по списку товарища и решительно ничимъ не заявилъ о себъ, какъ способномъ юношъ. Ученическія сочиненія его, какія мив приходилось читать и просматривать, ничьмъ не отличались отъ письменныхъ работъ большинства его товарищей и, насколько помню, никто изъ преподавателей, дававшихъ темы для сочиненій, не выстуналъ съ похвальными отзывами о немъ. По установившейся привычкъ ставили ему, какъ перворазряднику, 4 или 5 на сочиненіяхъ и такими же баллами оцфинвали его успфхи. Помню хорошо его одинъ проповъдническій опытъ, въ которомъ онъ позволилъ себъ обличать недостатки товарищей, но я его самого обличиль въ классв и указаль ему на евангельскаго лицемъра, замъчающаго сучецъ въ чужомъ глазъ и не видящаго бревна въ собственномъ (Ме. 7. 5). Изъ этого факта видно, что еще въ семинаріи у него обнаруживались задатки провокаторства, которымъ въ последующей своей преступной двятельности отличался и которые безъ сомивнія были наслъдственнымъ достояніемъ его смуглой, по всей въроятности цыганской породы. Конечно, Гапонъ не чувствоваль симпатіи ко мнв въ семинаріи, а по выходв изъ пея тъмъ болъе, ибо считалъ меня главнымъ виновшикомъ постигшихъ его неудачъ.

Чтобы не быть заподозрѣннымъ въ сочинительствѣ или неправильномъ освѣщеніи дѣла, происходившаго 19 лѣтъ назадъ, приведу дословную выписку изъ журнала педагогическаго собранія правленія Полтавской семинаріи отъ 9—22 іюня 1893 г., гдѣ о дерзкомъ поведеніи Гапона и состоявпемся относительно его опредѣленіи правленія семинаріи сказано слѣдующее: "По заслушаніи представленной инспекторомъ годичной вѣдомости о поведеніи воспитанниковъ, о. ректоръ обратилъ вниманіе педагогическаго собра-

нія на поведеніе окончившаго курсъ воспитанника Георгія Гапона. Воспитанникъ сей, сказалъ о. ректоръ, обучался въ семинаріи 7 лътъ и, вслъдствіе частыхъ забольваній, причиняль не мало заботь и врачу и семинарскому начальству. Происходя изъ казаковъ и не отличаясь природною благовоспитанностью, онъ нередко обнаруживаль этоть недостатокъ и въ присутствіи своихъ воспитателей и преподавателей, но на его выходки не всегда обращалось должное внимание въроятно потому, что ихъ извиняли средою, въ которой онъ выросъ и проводилъ неучебное время, а также и потому, что по усивхамъ принадлежалъ къ числу лучшихъ учениковъ. До послъдняго класса Гапонъ жилъ въ общежитіи и пользовался казеннымъ содержаніемъ; въ началъ же настоящаго учебнаго года онъ пожелалъ выдти на частную квартиру и просилъ дать ему пособіе изъ суммы, жертвуемой духовенствомъ на бъднъйшихъ учениковъ. Я отнесся подозрительно къ оставленію имъ общежитія и былъ крайне недоволенъ его назойливостью о выдачъ пособія, о чемъ и далъ ему замътить, сказавши: "васъ, молодой человъкъ, не заставляютъ покинуть общежитіе, а потому пособіе будеть вамь дано, когда таковое получится оть благочинныхъ и когда будуть удовлетворены другіе, более нуждающіеся ученики". Впосл'вдствін времени ему назначено было пособіе въ количествъ 20 руб. и выдано въ мартъ мъсяцъ сего года. Съ переходомъ на частную квартиру Гапонъ довольно часто опускаль уроки по бользни, а потому въ занятіяхъ своихъ не могъ быть достаточно контролируемъ. Но несмотря на неисправность, онъ позволиль себъ крайне грубую и деракую выходку по отношенію къ преподавателю богословскихъ наукъ В. Ф. Щеглову. Зная, что успъхи его по догматическому богословію въ V классь оцень балломъ 3, овъ не надъялся на лучшую оцънку по означенному предмету и нравственному богословію и въ VI классъ, а потому предъ выставкою годичныхъ отмътокъ спросилъ преподавателя неспокойнымъ тономъ: "Какіе вы мнъ годовые баллы выставите по догматическому и нравственному богословію?" Озадаченный преподаватель отвътиль: "Какіе слъдуеть". Тогда Гапонъ сказалъ: "если вы мнъ не выставите 4 и я не попаду въ первый разрядъ, то погублю и себя и васъ". Когда преподаватель сообщилъ мнъ о дерзкой вы ходкъ Гапона, я не счелъ нужнымъ входить съ нимъ ни

въ какія объясненія, но далъ замітить въ присутствіи всего класса, что неблаговидные поступки и грубыя выходки не останутся безъ должнаго взысканія. Я надвялся, что онъ загладить свою вину и, сознавшись въ грубости и дерзости, извинится предъ г. Щегловымъ. Но что-же онъ сдълаль? 7-го мая, въ день экзамена по догматическему богословію, мнъ принесли отъ него письмо, въ которомъ извъщаеть, что "къ сожалвнію не могу сегодня держать экзаменъ по догматикъ вслъдствіе разстройства и физическихъ и духовныхъ силъ"... Однако на всъ послъдующіе экзамены онъ являлся и не обнаруживалъ болъзненнаго вида; не показался онъ таковымъ и па экзаменъ по догматическому богословію, который произведень быль ему въ моемъ присутствін и который оказался только удовлетворительнымь. Въ промежуткахъ между экзаменами онъ спрашивалъ меня, какіе ему годовые баллы выставлены по догматическому и правственному богословію и просиль, чтобы я "помириль его съ г. Щегловымъ", который якобы неправильно понялъ его слова, не заключавшія въ себъ никакой угрозы. Я поговорилъ серьезно съ Ганономъ о неблаговидности его поведенія и сказаль ему, что онь самь должень позаботиться о испрошении прощенья у оскорбленнаго имъ преподавателя, но онъ не поственялся сказать мнв, что ему самолюбіе не нозволяеть это сдълать. Быль ли Гапонь у г. Щеглова и въ какой формъ извинялся, я не знаю; знаю только, что онъ не имъетъ расположенности къ духовному званію и домогается перваго разряда для поступленія въ Томскій университеть".

Правленіе семинаріи, "по всестороннемъ обсужденіи поступка Гапона, въ связи съ свъдъніями о характеръ и направленіи его, выяснившимися въ послъднее время, постановило: хотя Гапонъ имъетъ баллъ 3 только по догматическому богословію, но педагогическое собраніе не находитъ возможнымъ выпустить его въ первомъ разрядъ и удостоить званія студента семинаріи, а предполагаетъ выпустить его со свидътельствомъ объ окончаніи курса во второмъ разрядъ, съ выставкою балла 4 по поведенію".

Когда Гапонъ узналъ о состоявшемся относительно его постановленіи правленія семинаріи, онъ поспѣшилъ съ лазарническимъ по содержанію и нескладнымъ, а по мѣстамъ и неграмотнымъ прошеніемъ къ преосвященному Иларіону, въ которомъ, по перечисленіи своихъ добродѣтелей, "сми-

реннъйше" просилъ его преосвященство "выслушать чистосердечное признаніе въ томъ, что происходило въ его духовной жизни во время пребыванія въ семинаріи". "Признаюсь откровенно, писаль онъ безсвязно, поступаль въ семинарію съ твердой решимостью развить свою душу и умъ. Но эта ръшимость парализировалась въ семинаріи частыми бользнями. Съ третьяго класса я попаль въ плохую ереду товарищества и у меня начался душевный разладън я скоро потеряль устой жизни и не зналь, что съ собой дълать. Мучась самъ душевно, я по своей горячности, можетъ быть, дёлалъ нёкоторыя выходки, оскорбительныя для учителей; однимъ словомъ, я къ 5-му классу созналъ, чтоне буду, можетъ быть, хорошимъ пастыремъ, и не желая идти противъ своего убъжденія, я, хотя почти во все пребываніе въ семинаріи пользовался казеннымъ содержаніемъ, авъ, имкіридном атиж аль и кітижерно аси алешав возможность пользоваться бъднъйшимъ. Что съ собой дълать? часто задаваль себъ вопрось. И слъдуя голосу совъсти-приносить пользу обществу, отвъчалъ себъ: поступай въ университетъ на медицинскій факультетъ, который даетъ наиболте средствъ помочь ближнимъ. И я твердо рфинлъ поступить въ Томскій университеть. Уже матеріально потратился, уже досталь документы, какъ вчера узнаю-мнъ поведжніе 4 и отнесеніе во второй разрядъ. Какъ меня спасъ-Всемогущій-это Его святая воля. За что-же поставило правленіе 4 повединіе, если юридически я долженъ получить 5? За увлеченіе. Г. преподаватель догматическаго и нравственнаго богословія не выставляль мий за годь 4 по своимъ предметамъ, на что, какъ я думалъ, имълъ право. Нуждаясь для поступленія въ университеть въ первомъ разрядъ, я погорячился и сказалъ: "если я не попаду въ первый разрядъ, то погублю себя". Не знаю, прибавилъ ли я: "погублю и васъ", какъ говоритъ г. преподаватель. Два раза просиль я у него со слезами не губить меня. Но, несмотря на это, я узнаю, что меня подозрѣвають будто бы въ вольныхъ мысляхъ, въ сношеніи съ штундистами и даже въ невъріи, и наконецъ за послъднюю отибку совершенно губять и, можеть быть, сдёлають меня самымь безполезнымь и даже вреднымъ членомъ общества, такъ какъ въ высшее учебное заведеніе мнъ ходъ закрыть; а поступить на какую нибудь должность я не имъю протекціи. Все сказанное мною правда, что могуть подтвердить начальники Полтавскихъ духовно-учебныхъ заведеній. Одно скажу, ваше преосвященство, что послѣ Бога на одного васъ (не погубить меня)—надежда. Разъясненій причинъ моего наказанія отъ меня правленіе семинаріи не потребовало. Я готовъ дать ихъ ванему преосвященству и, быть можетъ, строго произнесенный надо мною приговоръ, по досканальномъ уясненіи фактовъ, если не оправдаетъ меня совершенно, то, въ крайнемъ случаѣ, смягчитъ наказаніе отнесеніемъ въ первый разрядъ, который дастъ мнѣ привести въ исполненіе мою завѣтную мечту—поступить въ Императорскій Томскій университетъ".

На этомъ песвязномъ прошеніи Гапона, не дѣлающемъ чести семинаріи, трактовавшей его въ числѣ лучшихъ учениковъ по успѣхамъ, преосвященный Иларіонъ написаль такую резолюцію: "22 іюня 1893 г. Воспитанникъ Гапонъ, какъ вижу, слишкомъ разстроенъ неудачнымъ выпускомъ, притомъ въ болѣзненномъ состояніи и глубокомъ сознаніи своей вины; правленіе семинаріи, принявъ во вниманіе его успѣхи во все время и поведеніе, посудитъ, не можетъ ли быть оказано ему снихожденіе".

Положивъ резолюцію на прошеніи и передавъ оное Гапону для врученія мнъ, преосвященный записочкой, посланной съ келейникомъ, предупреждалъ меня быть осторожнъе, ибо Гапонъ находится въ крайне возбуждебномъ состояніи. За заботливость обо мив владыки я, конечно, быль весьма ему благодаренъ, но по совъсти скажу, что ни тогда, ни въ послъдующее время я не обнаруживалъ боязни предъ взволнованными и преступно-настроенными молодыми людьми. Мои питомцы подтвердять, что во время наибольшаго возбужденія въ средъ ихъ, я не прятался и безбоязненношель туда, гдф, дфиствительно, могь подвергнуться крупной непріятности. Съ отдільными личностями, въ роді щедушнаго Гапона, я легко могъ справиться, а предупредить преступное намъреніе въ толив можно было скорве безстрашіемъ, чъмъ трусостію. Поэтому предупредительная записочка преосвященнаго меня нисколько не смутила, а крайне не понравилась его резолюція на прошеніи Гапона. Владыка видимо жальль зарвавшагося юношу и желаль, чтобы ему оказано было снисхожденіе. Но какъ же можно было это сдълать послъ всего того, что стало извъсто правленію семинарін о Гапонъ? Отмънить постановленіе правленія могъ самъ преосвященный, но отмінять самому правленію то, что сділано имъ послі продолжительнаго и серьезнаго обсужденія, было боліве чімъ неудобно. Принимая прошеніе оть злобнаго юноши, я ему сказаль, что доложу его правленію, но сомніваюсь, чтобы оно измінило свое рішеніе.

Въ тотъ же или на другой день явились ко мнъ купцы Рынденко и Шкуринъ съ ходатайствомъ объ оказаніи снисхожденія Гапону. Почему они на себя взялу эту миссію, осталось для меня не выясненнымъ. Первый состоялъ членомъ городской управы и пользовался благовниманіемъ преосвященнаго Иларіона. Мнилъ онъ себя и думскимъ ораторомъ, хотя чуть не черезъ каждые пять-шесть словъ говорилъ "представьте вы себъ", и даже величался литераторомъ, печатавшимъ пустыя корреспонденціи въ "Южномъ Крав". Но все было напрасно: я сказалъ представителямъ базарнато купечества то, что и самому Гапону. Правленіе семинаріи, къ чести его, поддержало свой авторитеть,--не признало возможнымъ измънить свое постановленіе, о чемъ мною и доложено было преосвященному. Думаю, что владыка быль недоволень нашимь упрямствомь, но такь какь дъло возникло изъ-за столкновенія Гапона съ преподавателемъ Щегловымъ, который пользовался особымъ благоволеніемъ преосвященнаго, то съ его стороны не последовало никакихъ возраженій на постановленіе правленія.

О неудачь, постигшей прошеніе Гапона, я ему объявиль лично и, сверхь всякаго ожиданія, не замітиль въ немъ сильнаго возбужденія. Зато черезъ день, когда преступно сообщено было ему все, что и къмъ говорилось въ правленін, а мой ближайшій помощникъ даже утвердительно сказаль ему, что онъ имъетъ право держать экзамень на степень студента, Гапонъ явился ко мнъ на квартиру въ мрачномъ настроеніи и очень несдержанно говорилъ со мною. На вопросъ, допущу ли его къ экзамену на студента?—я сказаль, что разръшение этого вопроса будеть завистть отъ правленія семинаріи и послт наведенія нткоторыхъ справокъ. – "Это вы не желаете меня допустить, а Д. Н. (инспекторъ) говорилъ, что я имъю право держать экзаменъ". Чтобы разсъять заблуждение юноши и его вдохновителей о правъ экзаменоваться на студента, я ему категорически объявилъ, что къ нему не можетъ быть примънено опредъление Св. Синода, разръшающее правлениямъ семинарій допускать къ испытанію на званіе студента лицъ, окончившихъ курсъ семинаріи въ низшихъ разрядахъ. "Вы по отмъткамъ, сказалъ я, имъли право на причисленіе къ первому разряду, но правленіе семинаріи лишило васъ этого права за поведеніе. Допускать васъ къ новому экзамену для полученія тъхъ самыхъ отмътокъ, какія вы имъете въ свидътельствъ, нътъ смысла". Затъмъ сказалъ ему, что онъ больше не воспитанникъ семинаріи, а частное лицо по отношенію къ ректору, и что о вызывающемъ его поведеніи ко мнъ я вынужденъ буду сообщить кому слъдуетъ. Послъ этой угрозы онъ моментально притихъ и покинулъ мою квартиру.

Въ теченіе каникуль Гапонъ успокондся, а затёмъ и пристроился, какъ говорили, къ статистическому бюро при земской управъ. Признаться, я слишкомъ мало интересовался судьбою своего неблаговоспитаннаго питомца и даже не поинтересовался имъ, когда онъ пролъзъ къ добръйщей О. И. Л-вой въ репетиторы ея питомца Е. Б.-ко. Слышаль, что это совершилось при участіи бывшаго секретаря консисторіи А. Комарова и не безъ въдома преосвященнаго Иларіона, но слухамъ не върилъ. Какъ устраивалась его жизнь, ничего не зналъ. Черезъ годъ или два, точно не помню, Гапонъ, осчастливилъ меня своимъ посъщеніемъ и, съ обычною пронырливою улыбкою и смиреннымъ наклоненіемъ головы, просилъ прощенія за причиненныя мню обиды и благословенія на предстоящее ему служеніе. Я недоумънно спросилъ, куда же онъ назначается? Оказалось, что ему предоставлено священническое мъсто при кладбищенской церкви г. Полтавы! Не буду разсказывать, что я перечувствовальпо поводу такого благовниманія къ молодому человъку, который столько непріятностей причиниль воспитавшей его семинаріи. Скажу только, что эта милость не по заслугамъ оказана была Гапону въ ущербъ правдъ и, въроятно, не меня одного смутила и заставила очень серьезно подумать о многомъ, творящемся у насъ не такъ, какъ бы слъдовало. Не въ подобныхъ ли действіяхъ причина того, что наши питомцы и добраго сердца уклоняются отъ службы епархіальной и бъгутъ въ ветеринарные институты, предпочитая врачеванію людей, врачеваніе лошадей?

О священническомъ служеніи Гапона въ Полтавѣ ничего не знаю. Помню только, что онъ затѣвалъ открыть братство и устроить религіозно-нравственныя чтенія на

окраинъ города Кобищаны. Проектъ устава братства и чтеній передань быль преосвященнымь на разсмотреніе Сов'вта епархіальнаго Свято-Макарьевскаго Братства. Затвя Ганона мить не понравилась. Церковь кладбищенская безприходная, а Кобищаны принадлежали Николаевскому приходу. Вести чтенія въ чужомъ приході представлялось неудобнымъ для самаго дъла и обиднымъ для причта Николаевской церкви, который и самъ могъ бы вести такія чтенія по одобреннымъ брошюрамъ и книгамъ. Поэтому въ Совъть Вратства отклонили проектъ ретиваго батюшки и лишили его возможности рекламировать себя. Принимая во вниманіе последующія затви Гапона, приведшія его къ преступнымъ двяніямъ, можно предполагать, что и въ Полтавъ намфренія его о чтеніяхъ и дъйствованіи среди хулиганствовавшихъ кобищанцевъ не съ проста были задуманы имъ. Служеніе его въ Полтавъ продолжалось недолго. Овдовъвши, онъ или самъ, или по совъту благожелателей ръпилъ поступить въ духовною академію, и благоволительныя рекомендаціи открыли ему двери Петербургской академін. Все его прошлое было забыто. Почему-то ради Гапона последовало и нарушеніе закона. Не имъя званія студента семинаріи, что требуется уставомъ духовныхъ академій отъ поступающихъ въ оныя семинаристовь, онь допущень быль къ экзамену и принять въ академію не на радость ей. О своемъ поступленіи въ академію онъ многоглаголиво сообщалъ полтавскимъ покровителямъ и знакомымъ, а тв распространяли молву о немъ въ ущербъ правдъ и совъсти. Онъ самъ не посовъстился похвалиться въ письмъ къ преподавателю св. писанія С-му, что отвъчаль на экзаменахъ чуть ли не лучше посланнаго на казенный счеть полтавца Ф. Думскаго, который, кстати сказать, принять быль въ академію четвертымъ по списку. Во время прівздовъ въ Полтаву онъ съ удивительнымъ легкомысліемъ баснословиль о своихъ успъхахъ вив академіи и, къ прискорбію следуеть сказать, ему верили! Со мною онъ почти не встръчался, а когда однажды на вокзалъ чуть не носами прикоснулись одинъ къ другому, прошелъ мимо меня, какъ совершенно посторонняго человъка! На слъдующій день послъ этой грубой выходки я повхаль по служебнымь двламь къ преосвященному Иларіону на Шведскую могилу и здѣсь засталъ петербургскаго сердцевдца. Какъ ни въ чемъ не бывало, съ обычною своею противною улыбкою и киваніемъ головою онъ хотвль поздороваться со мною, но я воздержался отъ рукопожатія съ невоспитаннымъ человъкомъ и сказалъ только: "а вы меня, батюшка, узнали?" Онъ юркнулъ въ дверь, а я, доложивъ владыкъ о служебныхъ дълахъ, повъдалъ ему и о встръчъ съ Гапономъ на вокзалъ.

Съ этого времени, т. е. съ іюня 1900 или 1901 г., я не имълъ случая видъть человъка, опозорившаго свой священный сапъ и причинившаго такъ много горя Россіи. Мнъ больно, что онъ былъ моимъ питомцемъ и что его позорное имя причастно къ дорогой мпъ Полтавской семинаріи, но утъшаюсь тымъ, что семинарія, въ лицъ предсъдательствуемаго мною правленія, опънила по достопиству своего недостойнаго питомца и не ея вина, что его тянули и тянули въ ущербъ правдъ, а онъ, преуспъвая въ беззаконіяхъ, дотянуль себя и до роковой петли отъ своихъ злобныхъ товарищей.

#### Сторонніе отзывы о воспитанникахъ семинаріи.

Несмотря на многіе недочеты воспитательные, въ первыя пять лътъ моего ректорства въ семинаріи не происходило ничего, чтобы могло повредить чести заведенія въ глазахъ мъстнаго общества или высшаго начальства. Въ городъ были лучшаго мнънія о насъ и нашихъ порядкахъ, чъмъ мы этого заслуживали. Насъ не чуждались и питомцы наши не третировались, какъ неряшливые бурсаки, неуклюжіе и невъжливые. Ихъ хвалили за скромность и отсутствіе публичнаго проявленія какихъ бы то ни было худыхъ навыковъ; ихъ церковнымъ пвніемъ восторгались и о ихъ вокально-музыкальныхъ вечерахъ отзывались съ похволою. Начальство ближайшее, въ лицъ преосвященнаго Иларіона, оказывало намъ свое благовниманіе. Два раза въ годъ, а иногда и три владыка совершалъ литургію въ семинарскомъ храмъ, молился за насъ, поучалъ насъ, благословляль трацезу и трапезоваль съ нами, какъ отецъ съ дътьми. Къ занятіямъ нашимъ онъ относился съ довъріемъ и только во время экзаменовъ весьма внимательно контролироваль успъхи учениковъ по богословскимъ наукамъ. Съ добрымъ расположеніемъ относился къ намъ и викарный преосвященный епископъ Михаилъ (Грибановскій), которому правящій владыка поручиль начальственный надзорь за

учебно-воспитательною частью въ семинаріи. Какъ оказалось, и гражданское начальство, въ лицъ губернатора А. Н. Тагищева, одобряло наши порядки и дало о насъ хорошій отвывъ синодальному ревизору д. с. с. А. М. Докучаеву. Послъдній, на основаніи добрыхъ отзывовъ о семинаріш авторитетных начальствующих лиць и личных наблюденій надъ напими учебно-воспитательными и хозяйственными порядками, даль и самъ въ своемъ отчетъ очень хорошій отзывъ о состояніи семинаріи. Благодаря этому отвыву благороднаго А. М., разсвялись страхи высшаго начальства за будущую судьбу семинаріи, навъянные неблагопріятными отвывами о ней предшествующаго ревизора. С. И. Миропольскаго. А когда въ сентябръ 1895 г. посътилъ Полтаву и семинарію самъ оберъ-прокуроръ св. Сннода К. П. Побъдоносцевъ и лично убъдился въ благополучіи нашемъ, послъдовала окончательная реабилитація заведенія въ глазахъ всего центральнаго управленія духовнаго въдомства. Къ намъ стали относиться благовнимательнъе: на вакантныя мъста преподавателей назначали лучшихъ изъ кандидатовъ академій и въ составъ академическихъ курсовъ предназначали, вмъсто двухъ, трехъ студентовъ; не обходили насъ и соотвътствующими наградами: и не отказали въ прибавкъ на содержание казенныхъ стипендіатовъ.

Прот. Іоаннз Пичета.

(Продолжение будетъ)  $^{1}$ ).



<sup>1)</sup> Въ № 19 жур. "Въра и Разумъ" за 1912 г. на стр. 99, фамилію Водлый, нужно читать Воблый.

# ИЗВѢСТІЯ и ЗАМѢТКИ по Харьковской епархіи.

15 Ноября

N₂ 21

1912 года.

Содержаніе. Отъ Государственнаго Банка объявленіе.—Журналы очереднаго засёданія Съёзда уполномоченных тотъ духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго утромъ 18-го Сентября 1912 года. - Епархіальныя изв'єщенія.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріп.—Отъ Харьковской Духовной Консисторіи.—Отъ Харьковской Духовной Консисторіи.

I.

## Отъ Государственнаго Банка объявленіе.

Въ виду истеченія 1 Ноября 1912 г. срока посл'єднему купону при 4°/0 закладныхъ листахъ Государственнаго Дворянскаго Земельнаго Банка З-го выпуска, означенные закладные листы будутъ обм'єнены, начиная съ 1 Ноября с. г., на новые т'єхъ же достоинствъ н за т'єми же нумерами, съ купонами со срока 1 Мая 1913 г. на нижесл'єдующихъ основаніяхъ.

1. Операція обміна будеть сосредоточена въ С.-Петербургской ібонторі Государственнаго Банка, въ прочихъ же учрежденіяхъ Банка, а также въ Казначействахъ будеть открыть пріемъ заявленій на обмінь сихъ листовъ для отсылки ихъ въ С.-Петербургскую Контору, причемъ за пересылку какъ старыхъ закладныхъ листовъ изъ учрежденій Банка и Казначействъ въ С.-Петербургскую Контору, такъ и новыхъ изъ С.-Петербургской Конторы въ подлежащія учрежденія никакой платы взимаемо не будеть.

Что же касается расходовь по пересылкѣ закладныхъ листовъ изъ учрежденій Банка и Казначействъ владѣльцамъ по ихъ мѣсто-жительству, то таковые будуть относимы на счетъ владѣльцевъ.

- 2. Въ пріем'в закладныхъ листовъ будуть выдаваемы именныя контрмарки, безъ права передачи.
- 3. Выдача новых закладных листов въ С.-Петербург будетъ производима въ последовательномъ порядке поступленія старых закладных листов, по истеченіи не свыше одного месяца со дня представленія ихъ къ обмену, въ прочихъ же учрежденіяхъ, по мере полученія новыхъ закладныхъ листовъ изъ С.-Петербурга.
- 4.  $4^{\circ}/_{\circ}$  закладные листы, находящіеся въ Конторахъ и Отділеніяхъ Банка во вкладахъ на храненіе, въ залогахъ по ссудамъ и

въ обезпеченіе кредитовъ по спеціальному текущему счету, а равнымъ образомъ таковые же закладные листы, находящіеся во вкладахъ на храненіе въ Казначействахъ и въ Сберегательныхъ Кассахъ, будутъ обмѣнены безъ особыхъ заявленій вкладчиковъ и заеміщиковъ и безъ какихъ-либо для нихъ расходовъ.

За Управляющаго,

Членъ Совъта Д. Никитинъ.

## ЖУРНАЛЫ

очереднаго засъданія Съъзда уполномоченных отъ училищнаго округа,

бывшаго утромъ 18 Сентября 1912 года.

Уполномоченные отъ духовенства Купянскаго училищнаго округа, въ числѣ 11-ти человѣкъ, собравшись въ зданіи училища, по молитвѣ, закрытою баллотировкою избрали Предсѣдателемъ Священника Василія Попова, а дѣлопроизводителями—Священниковъ: Владиміра Чебанова и Алексанцра Яковлева, и приступили къ занятіямъ.

1. Читаны были журналы Съёзда духовенства Купянскаго училищнаго округа за прошлый 1911-й годъ съ послёдовавшими на нихъ резолюціями Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященней на на Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, и постановили: принять къ свёдёнію и руководству.

Во время чтенія вышеозначенных журналовь Събзда духсвенства за 1911-й годь, членами Събзда обращено было вниманіе на то обстоятельство, что неоднократно высказываемое на предыдущихь Събздахъ желаніе духовенства округа о возврать Купянскому духовному училищу 11543 р. 56 коп., отосланныхъ по распоряженію почнящаго Архіепископа Амвросія изъ суммъ строительнаго капитала Купянскаго духовнаго училища на устройство Харьковскаго Епархіальнаго пріюта, Правленіе училища и до сихъ поръ не представило въ Епархіальный Събздъ ходатайства о возвращеніи вышеноименованной суммы; постановили: еще просить Правленіе училища ходатайствовать предъ Епархіальнымъ Събздомъ о возврать Купянскому духовному училищу вышеуномянутой суммы.

2. Слушали смъту о ириходъ и расходъ суммъ, составленную Правленіемъ училища на 1913 годъ, изъ которой видно, что прихода суммъ ожидается къ поступленію въ 1913 гому—31893 р.

- 27 коп., а расхода 34450 р. 33 коп., такъ что расходъ превышаеть доходъ на 2557 р. 6 коп.; постановили: смъту оставить безъ измъненія, ръшеніе же вопроса о предполагаемомъ дефицитъ по смъть 1913 года отложить до будущаго Съъзда.
- 3. Разсматривали вѣнчиковыя вѣдомости за прошедшій 1911 годь, веденіе которыхъ найдено правильнымъ и законнымъ, постановили: принять къ свѣдѣнію.
- 4. Разсматривали журналы Временнаго Ревизіоннаго Комитета по провъркъ прихода и расхода училищныхъ суммъ и актовъ о ежемъсячныхъ ревизіяхъ Комитета, при чемъ члены Комитета представили Съъзду свой письменный докладъ о томъ, что документальная отчетность была ведена правильно и законно во всъхъ отношеніяхъ, а расходованіе суммъ производилось соотвътственно дъйствительной потребности и нуждамъ училища; постановили: а) журналъ Временнаго Ревизіоннаго Комитета приложить къ дъламъ Съъзда, б) выразить членамъ Комитета благодарность за понесенные ими труды и ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ о внесеніи сего въ ихъ послужные списки, в) на будущій 1913 годъ въ ревизіонную Коммиссію избрать тъхъ-же лецъ, г) просить Правленіе училища и на будущій годъ, при составленіи смъты, приглашать къ участію и членовъ Комитета.
- 5. Разсматривали вопрось о закрытів при училищѣ приготовительнаго класса, постановили: въ виду высказаннаго присутствующими уполномоченными Съѣзда желанія духовенства училищнаго округа—приготовительный классь оставить при училищѣ по прежнему.
- 6. Слушали докладъ Правленія училища о томъ, что къ 1-му Января 1913 года по содержанію общежитія Купянскаго духовнаго училища имѣетъ образоваться дефицить, приблизительно, до 2700 р. При разсмотрѣніи этого вопроса выяснилось, что а) дефицить этотъ переходить изъ года въ годъ, средствъ же для погашенія онаго дефицита духовенство округа не можеть изыскать, въ виду обремененія церквей большими взносами, а также въ виду того, что въ прошломъ году плата за содержаніе своекоштныхъ учениковъ была увеличена до 100 руб. въ годъ и б) что капиталъ на устройство домовой церкви при училищѣ въ 1913 году достигнетъ суммы 54400 руб., каковая сумма почти равна смѣтѣ на устройство означенной церкви, при чемъ и самое устройство церкви отложено Св. Синодомъ до рѣшенія вопроса о реформѣ духовно-учебныхъ заведеній,—постановили: ходатайствовать предъ Его Высокопреосвя-

щенствомъ объ Архипастырскомъ разрѣшеніи Правленію училища дефицить къ 1913 году, въ количествѣ до 2700 руб., покрыть изъсуммъ строительнаго капитала, такъ какъ взносъ на этотъ предметъ продолжается.

- 7. Разсматривали выработанную Правленіемъ училища, въ силу циркуляра Св. Синода, особую норму пищевого довольствія тѣхъ служащихъ при училищѣ лицъ, кои имѣютъ право пользоваться столомъ отъ училища, постановили: составленную Правленіемъ училища норму принять къ исполненію.
- 8. Слушали докладъ Правленія училища о томъ, что Правленіе находить болье удобнымь и выгоднымь для училища цріобрытать печеный былый и черный хльбъ отъ поставщиковь, нежели имьть собственную хльбопекарню; постановали: въ видь опыта предоставить Правленію училища право пріобрытать печеный хльбъ указаннымь способомь.
- 9. Слушали докладъ Правленія училища о необходимости ассигновать особую сумму въ количествѣ 200—240 руб. на вознагражденіе лица, которое должно будеть вести отчетность по хозяйственной части училища, такъ какъ таковое веденіе, согласно заключенію Съѣзда Начальствующихъ лицъ и Членовъ Правленія отъ духовенства духовно-учебныхъ заведеній Харьковской епархіи 20 и 21 Августа н. г., должно быть поручено лицу болѣе или менѣе свѣдущему и свободному, въ виду той сложной отчетности, которая требуется пиркуляромъ по духовно-учебному вѣдомству за № 27 о правилахъ по хозяйственной части и о формахъ для книгъ и отчетности по сей части въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ,—постановили: предоставить Правленію училища съ 1913 года расходовать 200 руб. на вознагражденіе лица, которое будетъ вести означенную отчетность.
- 10. Слушали докладъ Правленія училища о введеніи въ Правленіи училища особой авансовой шнуровой книги, скрѣпленной подписью всѣхъ членовъ Правленія, куда долженъ вноситься расходь по содержанію училища въ теченіе мѣсяца, съ графою, гдѣ должно быть отмѣчено время погашенія авансоваго расхода, согласно журналамъ, утвержденнымъ Епархіальною властію. Постановили: Въ виду основательности приведенныхъ въ докладѣ Правленія училища доводовъ о необходимости введенія авансовой шнуровой книги—завести таковую книгу.
- 11. Слушали докладъ Правленія училища объ изысканіи средствъ для погашенія суммы 600 руб., израсходованной Правле-

ніемъ училища на покраску крышъ всёхъ училищныхъ зданій осенью 1911 года, постановили: такъ какъ означенный расходъ произведенъ Правленіемъ училища осенью 1911 года, и сумма эта уже вошла въ сумму образовавшагося къ 1-му Января 1912 года дефицита, то въ обсужденіе этого доклада не входить.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнѣйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, такая: "1912 г. Сентября 22. Читалъ. А. Арсеній".

На вечернемъ засъданіи, уполномоченные оть духовенства Купянскаго училищнаго округа слушали прошенія: 1) вдовы діакона Евдокіи Храмцовой о сложеніи числящейся за ней недоимки за воспитаніе сына ея Алексъя, въ количествъ 100 рублей, 2) вдовы псаломицика Іуліаніи Гончаревской о сложеніи съ нея недоймки за воспитаніе сына ея Іоанна, въ количествъ 100 рублей, 3) священника слоб. Левковки, Филимона Черняева о сложеніи съ него недоимки въ количествъ 25 руб., за воспитаніе сыновей его Сергъя и Димитрія. Постановили: Просьбы означенныхъ лицъ удовлетворить.

Слушали прошеніе Потомственнаго Почетнаго Гражданина Леонтія Жукова объ освобожденіи его отъ платы за обученіе сына его Іоанна. Постановили: на основаніи опредѣленія Св. Синода отъ 14 Іюня—1 Іюля 1912 года, за № 5342, освободить просителя отъ платы за обученіе сына его Іоанна.

Слушали прошеніе діакона Купянскаго Собора Алексія Слюсарева объ опредѣленіи его на должность училищнаго эконома. Постановили: такъ какъ должность эконома не свободна, то отказать просителю.

Въ виду окончанія срока службы въ должности члена Правленія Священника Іоанна Пипенко, закрытой баллотировкой большинствомъ голосовъ избрали на сію должность Священника Троицкой церкви слоб. Кременной Өеодора Горбачевскаго и кандидатомъ къ нему Священника Өеодоро-Стратилатовской церкви слоб. Нижней-Дуванки Павла Самойлова.

Уполномоченные Съйзда имъли суждение о необходимости упразднения существующей при училищномъ дворъ свинарни, въ виду совершенной боздоходности для училища этого дъла, постановили: просить Правление училища въ мъсячный срокъ всъхъ свиней распродать, а помъщение, занимаемое ими, очистить и приспособить для сохранения въ нихъ училищныхъ дровъ и угля, а отбросы продавать на сторону.

Время будущаго Съвзда назначается на 19 Сентября будущаго 1913 года.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнѣйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, такая: "1912 г. Сентября 22. Читалъ. А. Арсеній".

И. д. Смотрителя училища Н. Александровъ.

#### Епархіальныя извъщенія.

# 1) Объ опредѣленіи на священно-церковно-служительскія должности.

- а) Бывшій священникь *Павель Жуковь* 6 ноября опредълень на священническое місто при церкви села Өецоровки, Изюмскаго уізда.
- б) Діаконъ Николаевской церкви с. Высокополья, Валковскаго увзда, Игнатій Твердохлюбовъ, 6 ноября опредъленъ на священническое мъсто при Іоанно-Предтеченской церкви с. Снъжкова Кута, Валковскаго уъзда.
- в) Діаконъ Покровской церкви с. Алешни, Лебединскаго у'єзда, Михаилъ Сукачевъ, 6 ноября опредѣленъ на священническое мѣсто при Богоявленской церкви с. Терновой, Зміевского у'єзда.
- г) Діаконъ-псаломщикъ Богодуховскаго Успенскаго собора Константинъ Певный 29 октября опредъленъ на діаконское мъсто при Покровской церкви гор. Богодухова.
- д) Учитель церковно-приходской школы  $\Theta eo\partial omb$  Соломаха 6 ноября опредълень на діаконское мъсто при Николаевской церкви сл. Мартыновки, Лебединскаго уъзда.
- е) Учитель народнаго училища Иванъ Сидоренко 6 ноября опредъленъ на діаконское мъсто при Покровской церкви села Ольшаны, Харьковскаго уъзда.
- ж) Діаконъ-псаломщикъ Воскресенской церкви с. Новой Водолаги, Валковскаго утада, Симеонъ Гончаревскій, 6 ноября опредъленъ діакономъ къ Николаевской церкви с. Высокополья, Валковскаго утада.
- з) Учитель народнаго училища *Николай Асмоловъ* 6 ноября опредъленъ на діаконское мъсто при Покровской церкви с. Алешни, Лебединскаго уъзда.
- и) Заштатный псаломщикъ *Иванъ Соколовскій* 6-го ноября опредёленъ на діаконское мёсто при Димитріевской церкви с. Бишкина, Лебединскаго уёзда.

- і) Псаломщикъ Покровской церкви с. Минковки, Валковскаго увзда, Димитрій Дюковъ, 6-го ноября опредвленъ на діаконское мъсто при церкви с. Чупаховки, Лебединскаго увзда.
- к) Псаломщикъ Преображенской церкви с. Преображенскаго, Зміевскаго увзда, *Оеодоръ Ткаченко*, 29-го октября опредвлень на псаломщицкое мъсто при Богодуховскомъ соборъ съ рукоположеніемъ его въ санъ діакона.
- л) Бывшій воспитанникъ Саратовской Духовной Семинаріи Петръ Бахметьевъ 31-го октября онредъленъ на псаломщицкое мьсто при Архангело-Михайловской церкви города Бѣлополья, Сумского уѣзда.
- м) Крестьянинъ *Григорій Яловой* 31-го октября опредѣленъ и. д. псаломщика къ Успенской церкви города Валокъ.

#### 2) 0 перемъщеніи духовенства.

- а) Священникъ Успенской церкви гор. Краснокутска, Богодуховскаго увзда Стефанъ Ильинскій, 30 октября перемъщенъ на службу въ военное въдомство.
- б) Священникъ Богоявленской церкви с. Терновой, Зміевскаго уъзда, Александръ Котлировъ, 6 ноября опредъленъ на священническое мъсто при Успенской церкви города Краснокутска.
- в) Псаломщикъ Рождество-Богородичной церкви с. Каличенково, Сумского утва, Сергий Левитскій, 24 октября перемъщенъ на псаломщицкое мъсто при церкви с. Бълки, Ахтырскаго утва.
- г) Псаломіцикъ церкви с. Рубцевой, Изюмскаго уъзда, Евфимій Кирильевъ, 31 октября неремъщенъ на псаломіцицкое мъсто при церкви с. Каличенково, Сумского уъзда.
- д) Псаломщикъ Архангело-Михайловской церкви города Бѣлополья, Сумского уѣзда, Алексий Столяревскій, 31 октября перемѣщенъ на псаломщицкое мѣсто при Николаевской церкви города Золочева, Харьковскаго уѣзда.

## 3) Объ увольненіи за штатъ.

а) Діаконъ Димитрієвской церкви с. Бишкина, Лебединскаго увзда, Димитрій Должанскій, по прошенію 6 ноября уволенъ за штать.

## 4) О смерти духовенства.

а) Діаконъ Покровской церкви с. Ольшаны, Харьковскаго утвана, Михаилъ Соболевъ, 27 октября умеръ.

б) Псаломщикъ Покровской церкви с. Гнилицы, Волчанскаго увзда, Николай Орумсинскій, 27 октября умеръ.

## 5) Объ утвержденіи въ должности церковныхъ старостъ.

- а) Къ Николаевской церкви при ст. "Люботинъ" старостою 26 октября утвержденъ инженеръ В. Н. Долинскій.
- б) Къ Троицкой церкви с. Новой-Водолаги, Валковскаго увзда, старостою 27 октября утвержденъ крестьянинъ Hukupopъ Andpeenko
- в) Къ церкви сл. Караванска того-же увзда старостою 27 октября утвержденъ крестьянинь Алекстей Емецъ.
- г) Къ церкви с. Кальченково, Сумскаго убзда, старостою 27 октября утвержденъ крестьянинъ  $Bacuni \c u$  Pыбалка.
- д) Къ церкви с. Сергъевки, Изюмскаго уъзда, старостою 30 октября утвержденъ крестьянинъ Симеонъ Павленко.
- е) Къ церкви с. Тучнаго, Лебединскаго увзда, старостою 30 октября утвержденъ крестьянинъ Димитрій Миненко.
- ж) Къ церкви с. Бъжевки, Лебединскаго уъзда, старостою 30 октября утвержденъ крестьянинъ Василій Дудка.
- з) Къ церкви с. Лубянки, Старобѣльскаго уѣзда, старостою 31 октября утвержденъ крестьянинъ Василій Носуля.

## 6) Объ утвержденіи въ должности законоучителей.

- а) Священникъ церкви с. Каменки, Купянскаго увзда, Bлa- $\partial u$ мiрv Tрoиuкiй, 17 октября утвержденъ въ должности законо-учителя Каменскаго народнаго училища.
- б) Священникъ церкви с. Матвѣевки, Богодуховскаго уѣзда, Іаковъ Доброславскій, 19 октября утвержденъ въ должности Ново-Софіевскаго народнаго училища.
- в) Священникъ церкви с. Рясного, того-же увзда, *Іоаннъ Казинъ*, 19 октября утвержденъ въ должности законоучителя Лемещанскаго народнаго училища.
- г) Священникъ церкви с. Ново-Бурлуцкаго, Волчанскаго увзда, Димитрій Курской, 20 октября утвержденъ въ должности законоучителя Лозовского народнаго училища.
- д) Священникъ церкви с. Заводы, Волчанскаго увзда, Владиміръ Чернявскій, 20 октября утвержденъ въ должности Заводянскаго двухкласснаго училища.

## 7) Вакантныя мѣста.

## б) Исаломщицкія:

При Покровской ц. с. Бригадировки, Богодух. у.

- " Успенской ц. с. Вольнаго, Богодух. у.
- " Воскресенской ц. с. Н.-Водолаги, Валк. у.
- " Покровской ц. с. Минковки, Валк. у.

## Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно § 155 семинарскаго устава, плата за содержаніе своекомтных воспитанниковъ Семинаріи должна быть вносима по третямъ учебнаго года въ теченіе двухъ недёль послів начала трети. Посему Правленіе Семинаріи покорнівше просить отцовъ и опекуновъ таковыхъ воспитанниковъ озаботиться высылкой на имя Правленія къ 15 Ноября взносовъ за вторую треть сего учебнаго года въ размітрів 50 руб. съ воспитанниковъ духовнаго званія, не получающихъ пособів, и 63 руб. съ иносословныхъ воспитанниковъ получающихъ пособіе, и 63 руб. съ иносословныхъ воспитанниковъ. Не внесшіе въ указанный срокъ денегь за свое содержаніе воспитанники будуть уволены изъ Семинаріи за невзносъ платы.

## Отъ Харьковской Духовной Консисторіи.

Харьковская Духовная Консисторія вызываеть бывшаго свяпієнника Архангело Михайловской ц. с. Колупаевки, Харьковскаго увзда, Іоанна Толмачева, въ шестимісячный срокъ со дня третьей публикаціи въ Консисторію въ одинъ изъ присутственныхъ дней для прочтенія и подписи состоявшагося о немъ рішенія Харьковскаго Епархіальнаго Начальства отъ 15—25 октября сего года объ отрівшеніи отъ занимаемаго имъ міста и лишенія іерейскаго сана, съ исключеніемъ изъ духовнаго званія.

### Оть Харьковской Духовной Консисторіи.

Изъ Харьковской Епархіи на расширеніе Сакскихъ Епархіальныхъ пом'єщеній пожертвованій поступило чрезъ благочинныхъ 2 округа Валковскаго у., священника І. Николаевскаго (листъ не возвращенъ), 2 р. 75 к.; 1 округа Изюмскаго у., протоіерея Александра Попова подп. лист. № 1495,—12 р. 95 к.; 2 округа Изюмскаго у., священ. Өеодора Бородаева подп. л. № 1496,—14 р. 90 к.; 2 округа Старобѣльскаго у., священ. Михаила Согина подписн. л.

№ 1506,—7 р. 70 к.; 3 округа Старобъльскаго у., священ. Іоанна Кузнецова подп. л. № 1507,—7 р. 15 к.; 4 округа Старобѣльскаго у., священ. Мелетія Быковцева подп. л. № 1508,—18 р. 15 к.; 3 округа Сумскаго у., священ. Николая Черниговскаго, подписн. л. № 1512,--11 р. 90 к.; 2 округа Волчанскаго у., священ. Іоакова Попова подп. л. № 1490, —3 р. 55 к.; 2 округа Харьковскаго у., священ. Александра Вертеловскаго подп. л. № 1514,—9 р. 60 к.; 2 округа Купянскаго у., священен. Павла Самойлова подписи. л. Nº 1500,-7 р.; 1 округа Сумскаго у., протојер. Іоанна Дмитріева нодп. л. № 1510,—5 р. 25 к,; 5 округа Старобѣльскаго у., свящ. Митрофана Таранскаго подп. л. № 1509,—3 р. 10 к.; 3 округа Волчанскаго у., священ. Павла Булгакова подписн. л. № 1491,— 13 р. 25 к.; 1 округа Лебединскаго у., свящ. Василія Лихницкаго подп. л. № 1502,-7 р. 5 к.; 2 округа Сумскаго у., протојер. Михаила Подлуцкаго подп. л. № 1511,-3 р.; 3 округа Лебединскаго у., священ. Антонія Дикарева подписн. л. № 1504,—2 р. 55 к.; 2 округа Ахтырскаго у., священ. Аполлонія Гончаревскаго подп. л. № 1483,—7 р. 35 к.; 1 округа Харьковскаго у., священ. Василія Любчинскаго подписн. л. № 1513,—10 р.; 1 округа Ахтырскаго у., священ. Өеодора Юшкова подп. л. № 1482,—8 р. 90 к.; 4 округа Харьковскаго у., священ. Димитрія Ивницкаго подп. л. № 1516,— 4 р. 25 к.; З округа Ахтырскаго у., священ. Григорія Шебатинскаго подп. л. № 1484,—7 р. 40 к.; 3 округа Зміевскаго у., священ. Николая Сергвева подп. л. № 1494,—12 р. 95 к.; 2 округа Зміевскаго у., священ. Варсонофія Антоновскаго подписн. л. № 1493,— 16 р. 90 к.; 2 округа Лебединскаго у., священ. Іоанна Браиловскаго подп. л. № 1503,—24 р. 60 к.; настоятеля Ахтырскаго Свято-Троицкаго монастыря игумена Аристарха подп. л. № 1519,—80 к.; благочиннаго 3 округа Изюмскаго у., свящ. М. Съкирскаго подп. л. № 1497,-4 р. 50 к.; 1 округа Лебединскаго у., священ. В. Лихницкаго, листъ не возвращенъ, 6 р. 60 к.; 1 округа Валковскаго у., протојер. А. Невскаго подписн. л. № 1487,—2 р. 50 к.; 1 округа Зміевскаго у., священ. Н. Красина подп. л. № 1492,—17 р. 35 к.; З округа Купянскаго у., протојер. Михаила Чернявскаго подписн. л. № 1501,--8 р. 63 к.; а всего изъ Харьковской Епархіи пожертвованій поступило 262 р. 58 коп.

#### II.

Содержаніе. Объ употребленіи и почитаніи святыхъ иконъ въ Церкви Православной. Свящ. В. Григоревича.—Епархіальная хроника. Архіерейскія богослуженія. Прот. Г. Виноградова.—Паломничество въ гор. Вългородъ причта и прихожанъ Рождество-Вогородичной церкви сл. Свиной, Богодуховскаго увзда, 27 мая—2 іюня 1912 г. Свящ. А. Гончарова.—Освященіе новаго храма въ слободъ Левковкъ, Изюмскаго увзда.—Иноепархіальный отдъль. О всенародномъ пъніи въ церквахъ.— Разныя извъстія и замьтки. Выгоды пчеловодства.—Объявленія.

# Объ употребленін и почитанін святыхъ иконъ въ Церкви Православной.

Нъкоторые противники иконопочитанія дълають противь Православія удивительныйшій и нельпый упрекь,— что Православіе въ употребленіи и почитаніи свв. иконъ содержить идолопоклонство. При этомъ, несмотря на наши открытыя и искреннія завъренія о нашей въръ въ Бога Единаго (Сум. въры), приводять противъ насъ, православныхъ, мъста Священнаго Писанія, говорящія... о многобожникахъ—язычникахъ (Посл. Іерем. 4—72; Іезек. 8, 5—18; псал. 113, 12; 134; 15—18; Исаіи 44, 17 и др.).

Да, язычники "служили (многимъ) богамъ, которые въ существъ не боги" (Гал. 4, 8), "поклонялись и служили твари вмъсто Творца" (Рим. 1, 25), но при чемъ тутъ православные не знаютъ иныхъ боговъ, кромъ Одного Бога, Троичнаго въ Лицахъ.

Православные считають иконы за боговь? Нѣтъ! это—
ложь, клевета, направлена на православныхъ. Святыя иконы
мы, православные, за боговъ не принимаемъ. Иконы, какъ
изображенія священныхъ для насъ лицъ и событій, мы считаемъ только святынями, почтительно поклоняемся предъ
ними и воздаемъ имъ чествованіе украшеніемъ, воскуреніемъ предъ ними виміама или ладона, возженіемъ предъ
ними свѣтильниковъ, и поклоненіе и чествованіе эти относимъ не къ веществу, изъ котораго состоятъ иконы, а къ
тѣмъ священнымъ лицамъ, о которыхъ иконы намъ напоминаютъ (опред. 7 Всел. Соб.).

Противники иконопочитанія говорять, что будто-бы Вогь запретиль ділать всякія изображенія и, значить, за-

претиль употребленіе, а тымь болье почитаніе иконь, которыя суть тоже изображенія; такое запрещеніе они видять въ заповъди Божіей: "не дълай себъ кумира и никакого изображенія того, что на небъ вверху, и что на земль внизу, и что въ водъ ниже земли; не поклоняйся имъ и не служи имъ, ибо Я Господь Богъ твой" (Исх. 20, 45; Втор. 5, 7-8; сл. псал. 96, 7). Но также въдь сказано Богомъ, напримъръ, и о субботнемъ днъ: "не дълай въ оный никакого дъла" (Исх. 20, 10). Однако, Христосъ разъяснилъ, что "можно въ субботы дълать добро" (Ме. 12, 12; сл. Мр. 3, 4; Лук. 6, 9; 13, 15; Іоан. 7, 23) и удовлетворять законнымъ нуждамъ (Ме. 12, 1—5; Мр. 2, 23; Лук. 6, 1—4; 13, 15; 14, 15); по ученію свящ. Писанія, можно въ субботы заниматься дълами, относящимися къ богослуженію (Лев. 24, 7, 8; Чис. 28, 9; Іоан. 7, 22, 23 и др.). Такимъ образомъ, оказывается, что словами: "не дълай... никакого дъла" Богъ не запретилъ дълать въ субботы какія бы то ни было дёла вообще, а только запретиль дёлать всё собственно житейскія дёла, въ которыхъ нътъ крайней необходимости. Словами же: "не дълай... никакого изображенія" Богъ не запретиль дёлать какія бы то ни было изображенія вообще, но запретиль ділать только идольскія изображенія, кумиры, на что указывають разъяснительныя слова объ этихъ изображеніяхъ: "не поклоняйся имъ и не служи имъ, ибо Я Господь Богъ твой".

Итакъ, Богъ запретилъ дълать изображенія, которыя люди почитали бы за боговъ (Исх. 20, 23 и др.) и которымъ поклонялись и служили, какъ богамъ (Исаіи 44, 17 и др.); вообще же дълать изображенія Богъ не запрещаль, а дълать священныя изображенія даже повелёль. Такь, напримъръ, Богъ повельлъ Мочсею сдълать два изваянныхъ изображенія херувимовь во Святомь Святыхь скиніи, по двумъ сторонамъ очистилища (Исх. 25, 19—22),—изтканныя изображенія херувимовъ на церковной завъсъ, отдълявшей Святое Святыхъ отъ святилища (Исх. 26, 31—33), такія же нзображенія херувимовъ на попонахъ висонныхъ, которыя служили въ скиніи вмісто стінь (Исх. 26, 1)... Изображенія херувимовъ были, затъмъ, устроены и въ храмъ Соломоновомъ (3 Цар. 6, 27; 6, 29; 2 Парал. 3, 7, 10—14), и Богъ выразиль особое благоволеніе къ строителю храма и къ самому храму (3 Цар. 9, 3).

Не имъя что возражать противъ столь ясныхъ указаній Слова Божія въ пользу иконопочитанія, противники начинають утверждать, что хотя въ Ветхомъ Завътъ Богъ и установиль священныя изображенія, но въ Новомь Завътъ таковыхъ быть не должно. При этомъ, въ подтвержденіе своей мысли, они указывають на то, что Ан. Павель, описывая въ посланіи къ Евреямъ ветхозав тную скинію, говорить: "Ковчегъ Завъта... а надъ нимъ херувимы славы, осъняющіе очистилище: о чемъ не нужно теперь говорить подробно" (Евр. 9, 5). Воть, -- говорять они, -- о священныхъ изображеніяхъ не нужно даже и говорить въ Новомъ Завътъ! Но такой ли смыслъ приведенныхъ словъ Ап. Павла? Нфтъ, смыслъ такой: въ то время, когда Апостолъ писалъ свое посланіе, ему не было нужды описывать евреямъ устройство скиніи и изображенія въ ней херувимовъ "подробно", потому что такое описаніе сділано было раньше, въ книгахъ Ветхаго Завъта, извъстныхъ читателямъ посланія. Непонятно, какимъ образомъ изъ этого можно выводить заключеніе, что въ Новомъ Завъть не должно быть священныхъ изображеній!

Но, вотъ, будто бы слъдующія слова Ап. Павла говорять противъ иконопочитанія: "прежняя скинія... есть образъ настоящаго времени, въ которое приносятся дары и жертвы, не могущія сдівлать въ совівсти совершеннымъ приносящаго, и которыя съ яствами и питіями, относящимися до плоти, установлены были только до времени исправленія" (Евр. 9, 8—10). Значить, утверждають противники иконопочитанія, въ Новомъ Завътъ съ потерей значенія скиніи должны потерять значение и свящ. изображения, каковыя въ ней находились. Но можно ли отъ указанія Апостола на то, что ветхозавътная скинія съ ея богослуженіями подверглась въ Новомъ Завътъ исправленію, переходить къ утвержденію, что въ Новомъ Завътъ не должно быть свящ. изображеній? Нътъ. Приготовляя евреевъ къ пришествію Спасителя (Гал. 3, 24), ветхозавътный законъ содержалъ въ себъ указанія на новозавътныя событія (Евр. 10, 1; снес. Кол. 2, 17), какъ тынь указываеть на какое-нибудь твло. Такъ, напр., обрвзаніе указывало на крещеніе (Кол. 2, 11, 12), агнецъ пасхальный указывалъ на Христа (Исх. 12, 3-13 и Ис. 53, 7: Мө. 26, 2; Іоан. 1, 29, 36; 1 Кор. 5, 7 и др.), всесожженіе, жертва и при-

ношеніе за гръхъ указывали на искупительныя страданія Господа (Лев. 1 гл.; Еф. 5, 2; Евр. 9, 26 и др.)... Поэтому, когда явилось христіанское крещеніе, оно зам'внило собою обръзаніе, когда быль заклапь Христось, потеряль смыслъ обрядъ закалать еврейскаго пасхальнаго агица, когда принесь Себя въ жертву Господь, уже на дълъ исполнилось то, на что указывали всесожжение, жертва и приношение за гръхъ. Въ приведенныхъ и подобныхъ имъ случаяхъ мы видимъ "исправленіе" ветхозавътимхъ обрядовъ, состоящее въ томъ, что ветхозавътная тънь замъняется самыми новозавътными вещами (Евр. 10, 1). Но ветхозавътныя свящ. изображенія не подлежали такой замінь, но подлежали исправленію чрезъ восполненіе. Ветхозав'ятныя свящ. изображенія не указывали на что-нибудь такое, что, какъ самая вещь, явилось только въ новозавътныя времена, но указывали на носителей славы Божіей-св. Ангеловъ (Гез. 9, 8). Въ новозавътное время, съ восполнениемъ духовнаго, чрезъ воплотившагося Сына Божія Інсуса Христа (Іоан. 1, 14; Рим. 8, 3; Кол. 1, 22; 1 Тим. 3, 16; Евр. 2, 14; 5, 7; 10. 5; 1 Іоан. 4, 2), общенія върующихъ съ Богомъ (Іоан. 14, 23; 5, 21, 23; 1 Іоан. 1, 3; 2, 24; Апок. 3, 20), съ тьмами Ангеловъ и духами праведниковъ, достигшихъ совершенства (Евр. 12, 22, 23), самыя священныя изображенія должны быть восполнены изображеніями: Сына Божія, явившагося во плоти, и событій изъ Его земной жизни, —Лицъ Пресв. Тронцы — въ томъ видъ, въ какомъ Богъ открывалъ Себя людямъ; изображенія святыхъ (Ангеловъ) должны быть восполнены изображеніями Божіей Матери, праведныхъ людей, прославленныхъ чрезъ Христа Іисуса и въ Немъ (Іоан. 17, 22; Рим. 8. 17), и назидательныхъ событій, связанныхъ съ ихъ именами. Относительно того возраженія противъ изображенія на

Относительно того возраженія противъ изображенія на иконахъ Лицъ Св. Троицы, что Богъ—Существо невидимое (Исх. 33, 20, Іоан. 1, 18; 5, 37; Рим. 1, 20 и др.), должно сказать, что, дъйствительно, какъ Духъ (Быт. 1, 2; Псал. 138, 7; Іоан. 4, 24; 2 Кор. 3, 17), Богъ въ Существъ Своемъ для человъка невидимъ. Но Онъ также въ Своемъ Существъ, напр., безпредъленъ и непостижимъ (Псал. 146, 5; Ме. 11, 27; Рим. 11, 33—35 и др.)! Однако Богу угодно было открывать Себя и Свою волю людямъ, насколько имъ это доступно: такъ же угодно Ему было являть Себя людямъ подъ

видимыми образами. Поскольку намъ открылъ Себя непостижимый Богъ, особенно чрезъ Господа Христа,-мы знаемъ Бога (Іоан. 12, 45; Іоан. 14, 9; 1 Іоан. 4, 6 и др.); и поскольку Онъ, невидимый, благоволилъ являть Себя людямъ въ видимыхъ образахъ, -- мы имъемъ возможность изображать Его на св. иконахъ. Въ Ветхомъ Завътъ Богъ являлся Аврааму въ видъ Трехъ Страпниковъ (Быт. 18, 1, 2, 13); пр. Даніилу Вогъ Отецъ являлся въ образъ Старца "Ветхаго днями" (Дан. 7, 9), Богъ Сынъ-въ образъ Сына Человъческаго (Дан. 7, 13; соп. Мө. 24, 80; 26, 64 и др.)... Въ Новомъ же Завътъ Богъ не только являлъ Себя людямъ въ видимыхъ образахъ, -- какъ, напр., Духъ Святой являлся въ видъ голубя (Мө. 3, 16; Мр. 1, 10: Лук. 3, 21; Іоан. 1, 32),—по 2 Лицо Пресвятой Троицы, Сынъ Божій, не переставая быть Богомъ, приняль самое естество человъческое (Іоан. 8, 20 и др.; 1 Тим. 2, 5; Дъян. 17, 31 и др.) и находился среди людей. Самыя свойства и дъйствія Божіи изображаются въ свящ. Писаніи образно: напр., всев'вдівніе изображается такъ: "очи Господа обозръвають всю землю" (2 Парал. 16, 9; ср. Іов. 28, 24; Евр. 4, 13; Притч. 15, 3 и др.); Христосъ, пострадавшій за насъ, изображается въ видъ "Агнца" (1 Пет. 1, 19, 20; Апок 13, 8)... Тайнозритель Іоаннъ Богословъ видълъ: посреди престола и четырехъ животныхъ и посреди старцевъ стояль Агнець, какъ бы закланный; четыре животныхъ и двадцать четыре старца пали предъ Агнцемъ (Апок. 5, 6, 8). Поэтому, изображенный на св. иконъ глазъ можетъ служить напоминаніемъ всевъдънія Божія, изображенный на иконъ агнецъ можетъ служить напоминаніемъ пострадавшаго за насъ Христа и т. д.

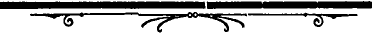
Въ частности, возражають противъ изображенія на иконахъ Господа Іисуса Христа—на основаніи свидътельства свящ. Писанія, что Іисусъ Христосъ "есть образъ Бога невидимаго" (2 Кор. 4, 3—4; Кол. 1, 15; Іоан. 14, 9). При этомъ противники иконопочитанія говорять о себъ словами Ап. Павла: "отнынъ никого не знаемъ по плоти; если же и знали Христа по плоти, то нынъ уже не знаемъ" (2 Кор. 5, 16). О чемъ въ приведенныхъ словахъ говоритъ Апостолъ? О томъ, что онъ нъкогда смотрълъ плотскими глазами на Христа, когда гналъ Его Церьковь, послъ же своего обращенія ко Христу онъ измънилъ свой плотской взглядъ и уразумълъ

во Христъ Искупителя, Сына Вожія. Что Іисусъ Христосъ, равный Богу Отцу по Божеству и по славъ (Кол. 1, 15; Евр. 1, 3), есть образъ Бога невидимаго, это истина. Но мы изображеніе Его на свв. иконахъ не считаемъ же за изображеніе Его невидимаго Божественнаго Существа, но считаемъ изображеніемъ Сына Божія, явившагося видимымъ образомъ, во плоти (1 Тим. 3, 16; Іоан. 1, 1, 14). И Ап. Павлу, проповъдывавшему о Христъ, явившемся во плоти (Еф. 5, 7; Евр. 2, 14; Рим. 8, 3; Кол. 1, 22; 1 Тим. 3, 16; Евр. 10, 5) и плотію распятомъ (1 Кор. 1, 23; 2, 20) и воскресшемъ (1 Кор. 15, 12), плотской образъ Христа совсвиъ не быль чуждъ! Но что въ устахъ противниковъ иконопочитанія значать слова, что они не знають Христа во плоти? То, что не хотять знать и исповедывать Христа такимъ, какимъ Овъ воплоти жиль на землъ. -- "Всякій духъ, говорить Ап. Іоаннъ Богословъ, который не исповъдуетъ Іисуса Христа, пришедшаго во плоти, не есть отъ Бога" (1 Іоан. 4, 3).

Священника Василій Григоревичь.

(Окончаніе слъдуетъ).

## ЕПАРХІАЛЬНАЯ ХРОНИКА.



#### Архіерейскія богослуженія.

(Продолженіе).

15-го августа—въ день храмового праздника въ Харьковскомъ Каеедральномъ Успенскомъ соборѣ литургію (а наканунѣ—всенощную) совершилъ Преосвященный Өеодоръ Епископъ Сумскій, въ сослуженіи митрофорнаго протоіерея Т. І. Буткевича, Архимандрита Іосифа, каеедральнаго протоіерея І. Гончаревскаго, протоіерея Л. Твердохлѣбова и соборнаго причта. Послѣ литургіи былъ совершенъ крестный ходъ вокругъ собора.

Съ 17-го по 23-е августа Преосвященный Оеодоръ Епископъ Сумскій, по распоряженію Высокопреосвященный преосвященный ставова вы г. Богодуховы и вы Богодуховскій унзды, для обозрінія церквей и церковно-приходскихь школь. При этомы 18-го числа Преосвященный совершиль вы Покровской церкви слоб. Большой Писаревки—всенощное бдініе, а

19-го (въ воскресенье) въ Успенской церкви той же слободы—литургію, въ сослуженіи ключаря протоіерея Г. Виноградова, благочиннаго 1-го округа Богодуховскаго увзда, протоіерея А. Станиславскаго, и двухъ мъстныхъ священниковъ, при пъніи мъстнаго хора пъвчихъ.

25-го августа во всёхъ церквахъ гор. Харькова были отслужены заупокойныя литургіи и панихиды по въ Бозё почившемъ Государѣ Императорѣ Александрѣ I, его сподвижникахъ, вождяхъ и воинахъ, животъ свой положившихъ на поляхъ брани въ Отечественную войну 1812 года.—Въ Каоедральномъ соборѣ заупокойная литургія была совершена Архимандритомъ Іосифомъ, въ сослуженіи съ Каоедральнымъ протоіереемъ І. Гончаревскимъ и ключаремъ прот. Г. Виноградовымъ. Послѣ литургіи панихиду совершилъ Высокопреосвященнѣйшій Архіепископъ Арсеній, въ сослуженіи архимандритовъ: Іосифа, Аоанасія, Аристарха и Арсенія и соборнаго духовенства.

26-го августа, въ день торжественнаго празднованія 100-літняго юбился Отечественной войны, во всехъ церквахъ г. Харькова, а также и во встхъ церквахъ Харьковской епархіи были совершены божественныя литургіи и послів нихь благодарственныя молебствія съ поминовеніемъ Государя Императора Александра І, вождей и воиновъ павшихъ въ Отечественную войну. Особенною торжественностію отличалось богослуженіе въ Каеедральномъ соборт. Здітсь литургію совершаль Высокопреосвященнёйшій Архіепископь Арсеній, въ сослужени съ членомъ Государст. Совъта митрофорнымъ протоіереемъ Т. И. Буткевичемъ, о.о. Архимандритами: Аванасіемъ, Трифономъ и Аристархомъ, Каеедральнымъ протојереемъ І. Гончаревскимъ и протојереемъ Л. Твердохлѣбовымъ. На литургіи, послѣ пѣнія причастнаго стиха, протоіерей о. Петръ Өоминъ произнесъ слово, затронуль вопрось о значеніи Отечественной войны въ которомъ для Россіи и отметиль историческій патріотизмь русскаго народа, проявленный имъ въ 1812 году. На богослужении присутствовали начальствующія лица правительственных и общественных учрежденій во главъ съ начальникомъ губерніи камергеромъ М. К. Катериничемъ, учащіеся и масса молящихся.

Послѣ литургіи на Соборную площадь изъ собора, Покровскаго монастыря, Николаевской и Воскресенской церквей были совершены крестные ходы. На площади, на особо устроенномъ помостѣ, украшенномъ флагами и зеленью, Высокопреосвященнѣйшій Архіецископъ Арсеній совершилъ благодарственный молебенъ, послѣ котораго о. протодіакономъ В. Вербицкимъ провозглашены были многольтія Государю Императору Николаю Александровичу и всему Цартостить провозглащень были много-

ствующему Дому, христолюбивому всероссійскому воинству и "вѣчная память" Императору Александру I, его сподвижникамъ, вождямъ и воинамъ павшимъ въ войну 1812 года.

Крестные ходы были совершены изъ всёхъ городскихъ церквей на заранѣе назначенные пункты. Изъ Архангело-Михаиловской и Троицкой церквей крестные ходы были совершены на Вознесенскую площадь; изъ Преображенской и Ново-Троицкой церквей—на Жандармскую площадь; изъ церквей кладбищенской Кирилло-Мееодіевской, Александро-Невской, что на Сабуровой дачѣ, и Николаевской—больничной—на площадь у паровозо-строительнаго завода. Вездѣ отслужены были благодарственные молебны въ присутствін массы народа. Нѣчто грандіозное представляло изъ себя молебствіе на Ивановкѣ, куда собралось населеніе Лысой горы, Панасовки и Ивановки. Всѣхъ пунктовъ, на которые совершены были крестные ходы, было 10. Народу раздавались броппоры, посвященныя Отечественной войнѣ. За богослуженіями въ церквахъ священниками были произнесены соотвѣтствующія празднуемому событію проповѣди.

Въ тотъ же день Преосвященнымъ Епископомъ Өеодоромъ была совершена литургія въ Святодуховской церкви, что на Конной площади. Въ сослужении съ Преосвященнымъ были о.о. Архимандриты: Іосифъ и Арсеній, ключарь собора, протоіерей Г. Виноградовъ, Благочинный 1-го округа г. Харькова, протојерей В. Александровъ, протојерей П. Тимовеевъ и священникъ А. Жадановскій. Въ концѣ латургіи протоіереемъ В. Александровымъ было произнесено по поводу празднуемаго событія слово. Послѣ литургіи изъ Святодуховской церкви совершенъ крестный ходъ на Конную площадь, гдъ встрътился съ крестнымъ ходомъ изъ Заиковской Александро-Невской церкви. Здёсь на особо устроенномъ помость, украшенномъ флагами и зеленью, Преосвященный Өеодоръ совершиль благодарственный молебень, съ вышеуказаннымъ составомъ служащихъ и при участіи духовенства Заиковской церкви и полковыхъ священниковъ. После молебна Преосвященный окропилъ св. водой поднесенныя полковыя знамена. На огромной площади были выстроены войска Харьковскаго гарнизона въ увеличенномъ составъ отъ полковъ: Пензенскаго, Тамбовскаго, Козловскаго, Воронежскаго, саперъ, казаковь въ пешемъ строю и двухъ сотенъ местной конвойной команды. Напротивъ войскъ разместились воспитанники и воспитанницы среднихъ учебныхъ заведеній гор. Харькова. Здёсь же находились: губернаторъ камергеръ М. К. Катериничъ, гражданскія власти и представители учебнаго въдомства. Масса народа въ нъсколько десятковъ тысячь занимала свободное пространство площади, позади

войскъ. Когда окончилось молебствіе и крестные ходы ушли съ площади, на ней состоялась церемонія развода знаменъ по частямъ, а послѣ того—парадъ войскамъ.

29-го августа, въ день усткновенія главы Св. Іоанна Предтечи, Преосвященный Еписковъ Өеодоръ служиль литургію въ церкви городского кладбища, по случаю храмового праздника въ оной.

30-го авгувта, въ день памяти Св. благовърнаго князя Александра Невскаго, Преосвященный Өеодоръ служиль литургію въ Александро-Невской церкви на Заиковкъ.

Того же 30-го числа, въ 2 часа дня, Высокопреосвященнъйшій Архіепископъ Арсеній совершиль молебень при открытіи и освященіи новой женской гимназіи на Холодной горф, въ г. Харьковф. Послф молебна Владыка обратился къ присутствующимъ съ краткою ръчью, въ которой теплыми и сердечными словами привътствовалъ доброе двло учрежденія просвітительнаго заведенія въ такомъ отцалепномъ оть городского центра пунктв, какъ Холодная гора, и пожелаль ему преуспъянія. Въ заключеніе своего привътствія Владыка благословиль присутствующихъ иконою Покрова Пресвятыя Богородицы, которую и передаль начальнице тимназіи, сказавь при этомъ: "да будеть Пресвятая Матерь Вожія покровительницею этого учебнаго заведенія и да поможеть вамь и учащимся исполнять діло ученія и воспитанія въ духв истинной православной ввры, преданности Св. Церкви и любви къ Отечеству". На освящений присутствовали: губернаторъ М. К. Катериничъ, начальствующія лица харьковскаго учебнаго округа и многіе изъ родителей учащихся.

31 го августа Высокопреосвященнѣйшій Архіепископъ Арсеній изволиль посѣтить Харьковскую Духовную Семинарію и совершиль въ семинарскомъ храмѣ молебенъ предъ началомъ ученія. (Описаніе сего см. въ отд. Извѣстій и замѣтокъ по Харьк. епархіи въ № 17 журн. "В. и Р." стр. 709).

## Прот. Г. Виноградова.

Паломничество въ гор. Бългородъ причта и прихожанъ Рождество-Богородичной церкви сл. Сънной, Богоду-ховскаго уъзда, 27 мая—2 іюня 1912 года

## Продолжение \*).

28 мая, въ 5 час. утра, мы, проведенные крестнымъ ходомъ при колокольномъ звонъ тъмъ же іеромонахомъ версты за двъ за село, отправились далъе въ село Уды, куда и прибыли въ 9 час. утра. Въ с. Удахъ встръча носила особенно сердечный характеръ:

<sup>\*)</sup> См. ж. "В. и Р.", отд. Извъстій и Замътокъ № 20 за 1912 г.

не смотря на то, что о. настоятель церкви получиль увъдомление онашемъ приближении всего за полчаса (полиція насъ не сопровождала, по случаю провзда Государя Императора), онъ, однако, успълъвыйти къ намъ навстречу полнымъ крестнымъ ходомъ съ огромнымъ количествомъ своихъ прихожанъ; по входъ во храмъ, отслуживъ молебенъ съ акаеистомъ Пресвятой Богородице "Взыскание погибшихъ", онъ обратился съ теплымъ словомъ привътствія и ободренія утомленнымъ и изнуреннымъ паломникамъ, каковымъ словомъ произвелъ большое умиление и поднялъ духъ къ дальнъйшему подвигу путешествія. Удяне проявили себя достойными сынами Церкви православной и хорошими русскими хлебосолами: они, по предложению о. настоятеля церкви, взяли въ свои дома всёхъ паломниковъ до единаго, пріютили ихъ и накормили. Меня пригласиль въ свой домъ о. настоятель, а о.о. діаконовъ и псаломщика второй священникъ.— После почти трехчасового отдыха здёсь, мы собрались въ дальней. шій путь. Къ нашимъ проводамъ собралась масса народа; изъ нихъ многіе присоединились къ числу моихъ паломниковъ. Проводы были еще болве торжественны, --- въ нихъ, кромв о. настоятеля, участвовали еще и второй священникъ и мъстный діаконъ. Проводивъ цалеко за село, о. Іоаннъ Дикаревъ напутствовалъ паломниковъ краткимъ словомъ призыва потрудиться съ усердіемъ и радостію для спасенія своихъ душъ. Простившись съ нами и благословивъ богомольцевъ, удянскій причтъ возвратился обратно, а мы пошли далъе.

Пройдя хуторъ Окопъ, Удянскаго прихода, мы очутились на территоріи Курской епархіи. По всёмъ селамъ и хуторамъ этой епархіи насъ вездё встрёчали радушно и съ радостію давали пріють и питали. Такъ прошли мы въ этотъ день слоб. Шетиновую, гдё данъ былъ часовой отдыхъ, и Кобылевку, куда прибыли около 10 часовъ вечера, гдё и ночевали. Достойно похвалы въ послёднемъ селё то, что оставшійся на приходё одинъ псаломщикъ (священникъ и діаконъ около двухъ недёль отсутствовали) успёлъ въ короткое время собрать прихожанъ и, не смотря на будничный день, крестнымъ ходомъ вышелъ къ намъ навстрёчу. Онъ же и пріютилъ насъ, духовенство, и прихожанъ своихъ просиль дать пріютъ паломникамъ, что тё съ удовольствіемъ и исполнили.

Наступиль, наконець, и третій день, 29 мая, послёдній день нашего путешествія до г. Белгорода. Выйдя изъ с. Кобылевки въ 5 час. утра, мы прошли деревню Веселую Лопань, село Долбино и деревню Грязное, гдё въ теченіе двухь часовъ имёли отдыхъ. Отдыхъ этотъ быль крайне необходимъ: большинство паломниковъ совершенно изнемогли, устали, утомились отъ долгаго подъ паля-

щими лучами солнца (было 27 и 28 градус.) пути; у многихъ ноги опухли, у иныхъ были даже въ ранахъ... Но, благодареніе Господу, уже немного осталось, — всего 8 верстъ; это вселяло въ нихъ бодрость и силу. Отсюда о. діаконъ ввѣренной мнѣ церкви подводою отправился впередъ, въ г. Бѣлгородъ, чтобы сообщить монастырской братіи о нашемъ приближеніи и распорядиться отысканіемъ квартиръ какъ для насъ, такъ и для паломниковъ, число которыхъ возросло до 700 человѣкъ съ лишнимъ.

Отдохнувъ въ х. Грязномъ и подкрѣпивъ себя пищей, мы двинулись далѣе, чтобы сдѣлать послѣдній переходъ. За селомъ Краснымъ (въ 2 верстахъ отъ города), съ возвышеннаго мѣста, всѣ богомольцы увидѣли г. Бѣлгородъ съ его многочисленными храмами, какъ на ладони; заблистали главы его церквей; сердца учащенно забились; у многихъ на глазахъ слезы. Богомольцы пали на колѣни и благодарили Господа и Его св. угодника Святителя Іоасафа за благополучно совершенное путешествіе.

Давъ здёсь своимъ наломникамъ получасовый отдыхъ, я обратился къ нимъ приблизительно съ такимъ словомъ наетавленія: "Возлюбленные братья, сестры и дъти. Еще немного времени, и мы у цели нашего путешествія; еще немного времени, --и мы входимъ въ сей градъ, войдемъ подъ сень храма Живоначальныя Троицы, подъ защиту и покровъ Святителя Божія Іоасафа, нетленное тело коего почиваеть въ семъ св. храме. Благодарение Господу, .. благодъющему намъ. Влагодареніе и Святителю Его Іоасафу, своими молитвами споспъществовавшему намъ совершить сіе св. путешествіе. Съ какими же чувствами, съ какими мыслями мы должны войти во св. храмъ на поклоненіе мощамъ угодника Божія.—Прежде, и главнъе всего, необходимо хоть на короткое время отръшиться отъ всёхъ земныхъ помысловъ и грёховныхъ привычекъ; необходимо также припомнить всю свою прошедшую граховную жизнь, чтобы у гроба Святителя раскаяться во всёхъ содёянныхъ грёхахъ отъ юности до сего дня въ таинствъ покаянія (исповъди). Какому нибудь сомнинію и колебанію не должно быть миста. Кто изъ вась имбеть какія либо скорби или нужды въ молитвенной помощи Святителя, должны съ твердою и непоколебимою върою во всемогущую силу Божію н въ дъйствительность молитвъ святыхъ Его приступить къ св. мощамъ и, какъ живому, повъдать Святителю свои нужды съ тою върою, которая, по словамъ Спасителя, и горами двигаетъ. Онъ услышитъ васъ и помолится о васъ, а Господь Богь, по молитвамъ его, пошлеть вамъ просимое. На время нашего пребыванія въ семъ градіз

ведите себя честно, трезво и молитвенно.—А чтобы выполнить нашъ подвигь до конца, —обратный путь не долженъ страшить васъ: онъ будеть во сто крать легче, когда мы усердно помолимся Богу и Святителю Іоасафу предъ ракою его св. мощей и очистимъ себя покаяніемъ. Свой долгь паломничества вы исполните до конца только тогда, когда, совершивъ обратный путь съ тѣмъ же терпѣніемъ и молитвою, возблагодарите Господа за великую Его къ вамъ милость—помощь въ путешествіи—въ свомъ приходскомъ храмѣ, откуда и вышяи. Да поможетъ же Господь Богъ, по молитвамъ угодника Своего, Святителя Іоасафа, всѣмъ намъ выполнить сей подвигъ до конца въполномъ здравіи и благополучіи".

Въ городъ Вългородъ мы вошли въ полномъ порядкъ съ свъчами въ рукахъ и съ пъніемъ священныхъ пъснопъній: "Радуйся Царице" (задостойникъ), тропарей и величаній святителямъ Іоасафу и Николаю. Оповъщенная за часъ до нашего прихода монашествующая братія, во главъ съ о. ризничьимъ, встретила насъ у вратъ св. обители съ крестнымъ ходомъ и колокольнымъ звономъ. По пропътіи величанія Святителю Іоасафу предъ образомъ его и по обычномъ братскомъ привътствіи, мы, предшествуемые монашествующими, съ пъніемъ "Пріидите поклонимся и припадемъ ко Христу"... вошли въ соборъ. Сотворивъ у раки Святителя поклонъ, я, съ разръщенія о. ризничаго, съ чувствомъ сердечнаго трепета и душевнаго волненія совершиль молебень Святителю сь акаеистомь, вь сослуженіи обоихъ о.о. діаконовъ при общемъ пініи хора и паломниковъ. Во время пінія молебна вст богомольцы стояли на колітияхь съ возженными свъчами въ рукахъ. — Съ какимъ горячимъ чувствомъ, съ какимъ умиленіемъ молились наломники у открытой раки мощей новоявленнаго угодника Божія. Сколько здівсь было пролито слезъ, сколько выплакано горя. Послѣ молебна приложился я къ св. мощамъ и всв мои паломники. Затвмъ я объявилъ, что желающе говъть къ следующему дию, должны готовиться къ исповеди. Желающими оказались почти всё паломники (до 700 челов.), почему, въ виду поздняго времени (было 7 час. вечера), я, не смотря на страшную усталь съ дороги, вынужденъ былъ, въ помощь двумъ іеромонахамъ, принять къ себъ на исповъдь часть своихъ паломниковъ, и эта исповедь продолжалась три часа, —на квартиру свою я пришель уже вь 10 часовь вечера. На другой день, 30 мая, отстоявь . утреннія богослуженія и испов'вдавшись у монастырскаго о. духовника, я, съ разръщенія мъстнаго Епископа, совершиль, въ сослуженій двухъ прівзжихъ священниковъ и діакона-псаломщика Василія Прокопенка, раннюю литургію, за которой были пріобщены Св. Таинъ всѣ паломники.

Послѣ литургіи, подкрѣпивъ себя пищей, я предложиль наломникамъ пойти осмотръть пещеру, гдъ 156 лътъ нетлънно почивалъ Святитель Іоасафъ, и бывшія на немъ всѣ эти годы святительскія его одежды, оставшіяся совершенно цалыми. Затамь перешли въ другой монастырскій храмъ на поклоненіе чудотворнымъ иконамъ -Божіей матери и Святителя Николая, именуемаго "Ратнымъ". Въ 12 часовъ дня я опять собраль всёхъ своихъ паломниковъ и предложиль имь помолиться у мощей Святителя о недужныхъ. Очередной Іеромонахъ, совершавній молебны, любезно уступиль мнв свое мъсто у раки Святителя, и мною быль отслужень оть лица больныхъ молебень съ акаеистомъ и молитвой о недужныхъ, при общемъ пфпін паломниковъ. Посл'в молебна я, приложившись къ св. мощамъ, оставался у раки Святителя, пока не приложились всъ паломники, при чемъ на больныхъ возлагалъ воздухъ съ главы его и прикладываль къ мощамъ различные предметы, подаваемые наломниками: образки, крестики, масло, св. воду, платки и проч.

Въ 2 часа пополудни, по моему предложенію, богомольцы-паломники собрались въ монастырской оградь, откуда мы съ пъніемъ священныхъ пъсней отправились въ пригороднее село Архангельское (Кошары-тожъ), въ трехверстномъ разстояніи отъ монастыря, на поклоненіе чудотворному честному кресту. Къ намъ присоединилось много постороннихъ богомольцевъ, такъ что въ общемъ составилось до 1000 человъкъ. Для полноты поразительно-умилительной картины недоставало только святости; но безпокоить Бѣлгородскаго Владыку просьбой разръшенія крестнаго хода на Кошары я не осмълился, а идти безъ онаго не считалъ себя въ правъ. По прибытіи въ котарскую церковь, я просиль приходскаго священника о. Порфирія Амфитеатрова разръщенія совершить молебенъ Спасителю, и онъ не только съ удовольствіемъ согласился на это, но даже разрѣшилъ вынести чудотворный кресть на источникь, мъсто обрътенія его, гдъ мною и быль отслужень молебень съ акаеистомъ Вожественнымъ Страстямъ Христовымъ при участіи діакона В. Прокопенка и при пъніи всего хора. Послъ молебна всъ богомольцы были окроплены святой водой, а честный кресть, съ пѣніемъ тропаря, отнесень быль въ церковь и поставленъ на свое мъсто. Поблагодаривъ о. Порфирія и простившись съ нимъ, мы, съ пфніемъ священныхъ пфснопфній, возвратились обратно въ ограду Бългородской обители.

Объявивъ паломникамъ, что на следующій день въ 6 часовъ

утра мы должны выйти изъ г. Бѣлгорода, я посовѣтовалъ имъ идти по квартирамъ и хорошенько отдохнуть, и на слѣдующій день, за часъ до выхода, собраться здѣсь же, чтобы передъ выходомъ еще разъ всѣмъ вмѣстѣ помолиться у раки Святителя и приложиться къ мощамъ его.

Свящ. А. Гончаровъ.

(Окончаніе будетъ).

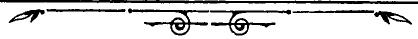
Освященіе новаго храма въ слободѣ Левковкѣ, Изюмскаго уѣзда.

1908 года въ май м-цй начата была постройка новой деревянной церкви въ слобод Левковк, Изюмскаго удад, вмисто старой, ветхой и тесной церкви; новый храмъ сооруженъ исключительно на средства прихожанъ и устройство его съ иконостасомъ въ 8 тысячъ рублей обоплось около 45000 руб.

Съ благословенія нашего Архипастыря, Высокопреосвященнъйшаго Архіепископа Арсенія, 25 сентября совершился чинъ освященія новоустроенной церкви; освященіе было совершено при участіи окружнаго миссіонера Архимандрита Арсенія, мъстнаго благочиннаго священника о. Михаила Воскобойникова, настоятеля мъстной церкви священника Филиппа Черняева и сосъднихъ священниковъ: о: Андрея Мухина, о. Михаила Макаровскаго, о. Георгія Толмачева, о. Симеона Исиченкова и о. Стефана Стефановскаго.

Влагопріятная погода способствовала огромному стеченію богомольцевь, со всего округа, а также много способствоваль этому и бывшій крестный ходь сь Песчанской иконой Божіей Матери изъ с. Песокъ въ святогорскую пустыню во главъ съ о. Архимандритомъ Арсеніемъ.

# Иноепархіальный отдѣлъ.



## О всенародномъ пъніи въ церквахъ.

Въ Пермской епархіи духовенство, озабоченное вопросомъ, какими мірами содійствовать успішному введенію всенароднаго пізнія въ церквахъ, выработало слідующія правила: 1) "Чтобы освоить прихожанъ съ мыслію о всенародномъ пініи, привить охоту и привычку къ такому пънію, а вмысть съ тымь и устранить необходимыя и вполнъ естественныя на первыхъ порахъ смущеніе и неувъренность въ своихъ голосахъ и познаніяхъ, нужно степенно привлекать прихожанъ къ участію въ пеніи при различныхъ требоисправленіяхъ въ ихъ домахъ, крестныхъ ходахъ, проводахъ покойниковъ, на внъбогослужебныхъ чтеніяхъ и собесъдованіяхъ. 2) Въ виду трудности этого дела, вводить и изучать церковныя песнопенія постепенно, понемногу; сначала, напр., можно ограничиться птніемь, такь называемымь, отвтщательнымь (когда народъ отвъчаеть на возглашенія діакона или священника) на эктеніяхъ; по достаточномъ (на службахъ) повтореніи указаннаго піснопънія, перейти къ слъдующему и т. д. 3) Для большаго успъха при введеніи общаго пінія руководителямь необходимо пользоцерковно - приходскихъ ваться услугами школьниковъ, особенно школь; они знають простайшія песнопенія и охотно и смело поють нхъ въ храмъ. Поставленные предъ солеею вмъстъ съ клиромъ, они могуть, особенно въ началу дъла, быть и хорошими номощниками руководителямъ и примъромъ для старшихъ, присутствующихъ въ храмъ. 4) Съ тою же цълью обезпеченія усцъха при введеніи общаго пфнія опытные руководители послфдняго рекомендують тамъ, гдь есть хорь, разставлять пьвчихь въ разныхъ мъстахъ храма среди молящихся, чтобы они своимъ примъромъ смълости и знанія руководили несмълыми и малознающими. 5) При увеличеніи количества песнопеній, исполняемых всенародно, для большаго усвоенія ихъ и согласованности и стройности півнія, необходимы співки".

## разныя извъстія и замътки.

#### Выгоды пчеловодства.

Воспитанникамъ Тамбовской духовной семинаріи въ свободное отъ занятій время прочитанъ быль курсъ по ичеловодству. Въ одной изъ бесёдъ лекторъ сообщилъ слёдующія свёдёнія:

"Три года тому назадъ у меня одинъ нероенный улей далъ по 5 пудовъ меда и остался на зиму съ полнымъ запасомъ меда—

около пуда. Въ этомъ же году я получилъ въ среднемъ по 2 пуда съ каждаго улья и, кромѣ того, оставилъ на зиму всѣ молодые ульи. Воть уже 10--11 лѣть я занимаюсь пчеловодствомъ и за исключеніемъ первыхъ трехъ-четырехъ лѣтъ, которыя у меня, какъ новичка, были неудачны, въ среднемъ я получилъ около пуда съ каждаго улья и нахожу это, конечно, выгоднымъ.

Раньше я тоже сомнъвался, что ичелы могуть принести въ одинъ день 10--15 фунтовъ меду, но скоро самъ убъдился въ этомъ. У меня на пчельникъ каждое лъто одинъ улей средней силы стоитъ иа десятичныхъ въсахъ, и каждый день къ вечеру, когда пчелы уже соберутся въ улей, свешиваю стоящій на весахъ, такъ называемый контрольный улей, и точно узнаю прибыль и убыль за день. Въ обычное время улей показываеть до 1 фунта убыли или прибыли, а во время хорошаго взятка отъ 3-хъ до 8 фунтовъ прибыли. А однажды, помню, 16 апръля 1903 года пчела замъчательно шла на ветлу, и къ вечеру контрольный улей показаль прибыли за день  $10^{8}/4$  фунта. И это показаль средней силы улей, а сильные ульи несомивнио принесли болве; возможно, что и до 15 фунтовъ. Этотъ день быль для меня большимъ праздникомъ; онъ доставилъ мнъ много удовольствія и укрѣциль во мнѣ вѣру въ работоспособность милыхъ пчелокъ. Я доселъ не забуду того оживленія, какое было на пчельникъ, того подъема духа и той радости, которую я въ день этотъ чувствовалъ. Я удивился тому количеству меда, какое было собрано на пчельникъ въ одинъ день. Тогда у меня было до 80 ульевъ. Если каждый улей въ среднемъ принесъ 11 фунтовъ, то 80 ульевъ принесли 880 фун., или 22 пуда. 15-го и 17-го апреля въ контрольномъ ульт прибыли было по 4 ф. или за два дня 8. Такимъ образомъ за 3 двя (15, 16 и 17 апръля) контрольный улей показаль 19 ф., а на всемъ пчельникъ съ 80 ульевъ было собрано 1520 ф. или 38 пудовъ меда. Дъйствительно, новичку можно усумниться въ этомъ, пока онъ самъ не убъдится на опыть. Пчеловодство доходно. но только въ рамочныхъ ульяхъ, Преимущество рамочныхъ ульевъ предъ колодными заключается въ томъ, что въ рамочномъ ульт во всякое время можно знать о состояніи пчелиной семьи, можно разобрать по частямь все гниздо, вынуть и осмотрить каждую рамку, тогда какъ въ колодномъ ульв нельзя видеть всего гнезда, а только небольшую часть его со стороны колодезни и, следовательно, нельзя опредъленно знать о состояніи пчель, а только догадываться.

## контора иконостасной фабрики

## вановича Ветмана Василія В

въ сл. Томаровкъ, Курской губ.

ОБЪЯВЛЯЕТЪ, что ею открыть пріемь срочных заказовь ня ИКОНОСТАСЫ въ православныхъ церквяхъ Россіи. Фирма существуеть болье ста льть, удостоена серебряной и золотой медалей, почетныхъ отзывовъ многихъ учрежденій и высокопоставленных влиць, за послыдние 25 лють существованія сдплано 150 Иконостасовь, списокь которыхь высылается экселающимъ безплатно.

Съ заказами обращаться по адресу:

сп. ТОМАРОВКА, Курской губ., Бългородскаго уъзда въ Контору Иконостасной фабрики

В. И. Гетмана.

## въ 1913 годи

всъ годовые подписчики получатъ:

## **52 №№**

журнала.

#### Въ каждомъ номеръ: 🖺

Беллетристика и популярныя статьи. Хроника русской и заграничной жизни. Церковная жизнь. Военный отдѣлъ и воздухопла-ваніе. Вѣсти и слухи Отдълъ сельскаго и домашняго хозяйства. Справочныя цвны.

Биржа. Свъдънія о новыхъ книгахъ и т. д.

на гопъ

СЪ ПЕРЕС.

THE PERSON NAMED IN



Адресъ редакцін и глав-

ной конторы журпала:, С.-Истерб., Фонт. 39.

Ц. 2 р. 20 к. съ пер.

въ годъ. Проб. № выс бевплатн.

## KPOMT 52 NONO

всъ годовые подписчики получатъ безплатно:

## прем

- 1) Настольный "Дружескій Календарь" на 1913 г.
- 2) Картину въ 12 крас. разм. 13×10 в. "Воззваніе Минина къ нижегородцамъ".
- 3) "Смѣхъ и шутки". Иллюстрир. юморист. сборн. Веселыя сценки, шутки, ориг. ри-сун. и пр.
- 4) 500 совътовърецептовъ по сельскому хозяйству и домоводству.

весеннія, ј лътнія, МОДЫ. осеннія,

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1913 ГОДЪ

на первый и единственный монашескій иллюстрированный двухнедъльный журналъ

## "РУССКІЙ ИНОКЪ".

Четвертый годъ изданія, издается трудами иноковъ.

", Русскій Инокъ", согласно указа Св. Сунода, отъ 12 марта 1912 года, № 5, обязательно выписывается во всё мужскія и женскія обители Имперіи.

"Рускій Инокъ" издается подъ высшимъ руководствомъ и при непосредственномъ участіи Члена Св. Сунода, Высокопреосвящен-

найшаго Антонія Архіепископа Волынскаго.

ПРОГРАММА "РУССКАГО ИНОКА": Творенія св. Отецъ. Писанія поздн'вйшихъ подвижниковъ и учителей иночества. Выписки изъразныхъ душеполезныхъ книгъ. Уставы и Правила для иночествующихъ. Монастырскій старецъ. Уставщикъ. Училище благочестія. Исторія Царства Вожія на землъ. Монашеская лира (стихотворенія). Иноческіе опыты. Иноческое поученіе. Жизнеописанія подвижниковъ и подвижницъ благочестія. По святымъ обителямъ (описанія, изв'ястія и зам'ятки). Отзывы о книгахъ Монастырское рукод'яліе. Отв'яты на вопросы подписчиковъ. Распоряженія Церковной Власти по монастырямъ. Станная библіотека: На благословеніе. ЗАДАЧИ "РУССКАГО ИНОКА" предложить пазидательное и

ЗАДАЧИ "РУССКАГО ИНОКА" предложить назидательное и душеполезное чтеніе въ твореніяхъ и примърахъ св. Отецъ и позднайшихъ подвижниковъ благочестія, дать возможность насельникамъ обителей святыхъ далиться другъ съ другомъ на страницахъ иноческаго органа своимъ опытомъ духовнымъ, другъ другу помогая, братъ брата окормляя; распространеніе въ обществъ свъдъній о монастыряхъ, ихъ исторіи, святыняхъ, а такжо правильныхъ взглядовъ

на монашество, его жизнь и задачи.

Посильнымъ разрѣшеніемъ поставленныхъ задачъ "РУССКІЙ ИНОКЪ" надѣется сблизить монашествующихъ, живущихъ въ разныхъ обителяхъ, въ одну дружную единомысленную семью на общее святое дѣланіе иночества—этой передовой рати Воинствующей Церкви Христовой.

За ТРИ рубля въ теченіе года подписчики получать:

24 выпуска журнала—свыше 1500 страницъ текста и 200 рисунковъ—снимковъ, видовъ обителей, ихъ святынь, портретовъ подвижниковъ и проч.

**24** иллюстрированныхъ листка "на благословеніе богомольцамъ"

до 150 стран. текста.

До 30 листовъ "ствнной библіотеки", изящно изданныхъ, съ художественно-исполненными виньетками, заставками и проч.

Кромъ сего всъмъ подписчикамъ будетъ безплатно разосланъ

### Иноческій Стѣнной Календарь

въ 365 листковъ большого формата, что составить сборникъ равный

журналу за полугодіе. Всв изданія "Русскаго Инока" представляють богатый матеріаль для назидательнаго чтенія иноковь и мірянь, а также пособіе и для пастырей проповъдниковь.

Сверхъ всего, въ видъ особыхъ безплатныхъ приложеній намъченъ цълый рядъ книжекъ справочниковъ, для употребленія въ церкви и келлін, - необходимо для священниковъ и клиросныхъ братій.

Подписная годовая плата на "Русскій Инокъ" со всёми къ нему приложеніями, съ начала года—ТРИ рубля, а съ 1 февраля плальше—ТРИ руб. 50 коп. дальше—ТРИ руб. 50 коп. Иноческій ствиной календарь въ отдівльной продажів 75 коп. съ не-

ресылкой, безъ пересынки 50 кон.

Адресъ издательства: Почаевъ на Волыни Редакціи "Русскаго Инока".

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1913 ГОДЪ

на ежемъсячный духовно-литературный журналъ

## тклики на

съ еженедвивнымъ листкомъ "ЖИВАЯ ВЕСВДА". (Годъ изданія второй).

#### ПРОГРАММА ЖУРНАЛА:

1. Осв'ящение Евангельск. св'ятомъ вопросовъ и явлений жизни.

2. Художествен, очерки изъ жизни геніальныхъ людей, святыхъ и зам'вчательные случаи.

3. Повъсти, разсказы изъ быта народнаго, духовнаго, школьнаго и проч.

4. Дневники, наблюденія и воспоминанія.

5. Обозръніе духовной и свътской литературы.

6. Обозръніе общественной жизни.

7. Переписка съ читателями по вопросамъ и явленіямъ церковно-общественнои жизни.

Вадача изданія: Дать живое, назидат. чтеніе христіанской семью, содыйствовать образованію въ читателихъ бодраго, свытлагонастроенія, помогать имъ разбираться въ вопросахъ душевной и общественной жизни,—въ простой образной, преимущ. повъствов. формв, изображать красоту христіанства яркими примврами героевъ духа.

Въ каждой книжкъ будутъ даны примърныя внъ-богослужеб-

ныя бесёды и народныя чтенія. 26 № Живой Бесёды" будуть разосланы при первой книжка, а остальные 26 №М-при тестой книжкв.

Продолжается печатаніе большой повъсти о. Востокова "Наше Время" изъ быта духовенства, часть ІІ. "Около Архіерея". Повъсть всесторонне освъщаеть быть и нравы духовенства, его взаимныя отношенія съ обществомъ и народомъ, и начнется печатаніе повъс-

ти о. Востокова изъ быта учащагося юношества "Василій Радугинъ" Листки "Живой Бесвды" при общедоступной художественной формъ изложенія будуть отвъчать на современные вопросы церковнообщественной жизни-пьянства, разврата, хулиганства, сквернословія и т. п.

ЦВНА 12-ти книжкамъ и 52 листкамъ 3 р. вь годъ съ пересылкой. За границу 5 руб.

Допускается разсрочка: при подпискъ 2 руб. и къ 1 апръля 1 руб.

Подписной годъ начинается 1-го ноября 1912 года.

Цвна отдельной книжки журнала 30 коп., съ пересылкой 45 коп. Оставшеся комплекты журнала за 1912 годъ вмъсть съ листкомъ, "Живая Весъда" высылаются за 2 руб. 50 коп. 100 листковъ "Живой Бесъды" 50 коп. съ пересылкой 65 коп., а нашимъ подписчикамъ 40 коп., съ пересылкой 55 коп.

Адресъ: Москва, Кузнецкая улица, № 4. — Телефонъ 504-89.

Редакторъ-издатель, свящ. В. И. Востоковъ.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1913 ГОДЪ

на ежепедыльный, иллюстрированный, духовно-народный журналь

# "КОРМЧІЙ"

#### изданія годъ 26-й.

Въ органъ Св. Сунода "Церковныхъ Въдомостяхъ" за 1911 г въ № 37, въ отзывъ о "Кормчемъ", между прочимъ сказано: "среди множества духовныхъ періодическихъ изданій это единственный журналъ, который дъйствительно даетъ каждой семьъ Православно-Русскаго народа благочестивое и понятное чтеніс"... "Поэтому нельзя не пожелать этому духовному органу такого широкаго распространенія, чтобы онъ ("Кормчій") имълся въ каждомъ приходъ и по возможности не въ одномъ экземпляръ":

ЗА 4 РУВЛЯ въ годъ съ доставкой и пересылкой подписчики

налучають:

52 № иллюстрированнаго журнала разнообразн. назидательнаго содержанія. Въ жури, между прочимъ будутъ продолжаться нечатаніемъ возбудившіе общій интересъ ОТВЪТЫ на НЕДОУМ'ВН-НЫЕ ВОПРОСЫ и "Отв'яты Вопрошающимъ" на личные запросы каждаго.

### Къ журналу безплатно прилагаются:

52 №№ еженедъльнаго въстника "Современное Обозръніе".

52 №№ Воскресн. иллюстрирован. листковъ на воскресныя евангельскія чтенія.

12 православно-миссіонерск. книжечекъ подъ общимъ заглавіемъ "на Святую Войну за Въру".

12 книжекъ назидательныхъ разсказовъ "народная библіотека"

"Кормчаго".

1 книга "Пастырь Проповъдникъ", кругь поученій на церковный годъ.

142 безплатныхъ приложеній.

Кромъ того: 12 иллюстрированныхъ листковъ для дътскаго

чтенія подъ общимъ заглавіемъ "Другъ Дівтей".

Въ видъ особаго приложенія подписчики получать книжку Воскресные Вечера" выпускъ III, необходимое пособіе для вивбогослужебныхъ бесъдъ и настольная книга каждаго христіанина.

Адресъ: Москва, В.-Ордынка, домъ № 27, редакція журнала "Кормчій", Городская подписка принимается, кромъ редакціи, въ конторъ Печ-

ковской и другихъ.

Выписывающіе 10 экз. одновременно получають еще 11-й экз. безплатно, Журналь "Кормчій" одобрень и рекомендовань разными въдомствами.

Редакторъ-издатель, священникъ С. С. Ляпидевскій,

### Открыта подписка на проповъдническій журналъ

### ДУХОВНАЯ БЕСЪДА

который будетъ выходить въ 1913 г., ЕЖЕМЪСЯЧНО, по слъдующей программъ:

ГОДЪ V-й. ———

1) Статын н замътки по вопросамъ пастырскаго служенія вообще и проповъдническаго въ особенности 3) Избраниыя и составненныя по лучшимъ проповъдпическимъ образцамъ слова и поученія на дни воскресные, праздинчные и на разные случан изъ практики пастыря и жизни христіанина. 3) Поученія катехизическія, миссіонерскія, вопнамъ, инокамъ и заключеннымъ въ темницъ. 4) Поученія и р'ячи о вред'я пьянства и иодьз'я трезвой жизни, съ указаніемъ средствъ къ подавленію гибельнаго порока пьянства и вступленія на путь трезвой жизии. 5) Веседы по гигісив, а также о бользияхъ чедовъка и ихъ врачеванія, о кооперативныхъ товариществахъ, каковы: иотреб. общества, пожарн. дружины, сельск банки, ссудо-сберег. товарищества, приходскія поиечит, братства и т. п. б) Живое слово. или сборникъ темъ, плановъ и подробн. конспектовъ проповъдей съ текстами, мыслями, изреченіями, подобіями и сравненіями, заимствованиыми изъ произведеній знамепитыхъ пропов'ядниковъ и прим'ьрами изъ современной жизни, для пропов'ядующихъ слов. Вожіе безъ книжки и тетрадки. 7) На злобы дня или отклики на современные запросы человъческаго духа, въ которыхъ будутъ обстоятельно выяснены съ христіанской точки зржнія причины и послюдствія недуговъ нашего времени и указаны средства къ исцъленію этихъ недуговъ. Этотъ отдълъ предназначается, главн. образомъ, для интеллигенціи и людей образованныхъ, питающихъ серьезный интересъ къ религіи и знакомыхъ съ религіозными сомнъніями. 8) Проповъди для дътей или задушевныя бесъды законоучителя съ дътьми о предметахъ въры и благоповеденія христіанскаго въ храмъ, школъ и дома.

#### KPOMB BCETO 3TOTO WECTH DESILIATHPIXP приложеній:

1) Календарь справочникъ на 1913 годъ, заключающій въ себъ массу всевозможныхъ справокъ необходимыхъ въ служебной и проповъднической практикъ пастыря и мірянина.

2) Покаянія отверзи ми двери. Сборникъ умилительныхъ поученій на дни всего великаго поста, пассіи, страстную и пасхальную

3) Азбука добродътели. Практическое руководство для настырей и мірянъ при исполненіи ими христіанскаго долга исповъди.

4) Другъ трезвости. Сборникъ очерковъ, разсказовъ и поучительныхъ чтеній о вредв пьянства и пользв трезвости.

5) Христолюбивому воинству. Бесъды и поученія. 6) Благовъстникъ. Систематическій, разнообразный н самый полный сборникъ Поученій и Рвчей на всевозможные случаи, обнимающій собою всю жизнь христіанина отъ рожденія до могилы. По полноть и разнообразію предметовь этоть сборникь будеть превосходить всв изданія подобнаго рода и состоять изъ несколькихъ большихъ томовъ. Въ 1913 г. данъ будетъ 2-й томъ. 1-й томъ высылается ва 65 коп.

"Духовная Бесёда" дасть своимъ подписчикамъ произведенія только лучшихъ проповъдниковъ, отличающіяся краткостью, простотою, искренностью, теплотою и задушевностью, вполнъ доступныя для пониманія самыхъ простыхъ слушателей и интересныя для городскихъ, т. к. поученія, входящія въ составъ "Дух. Бес.", будуть отвъчать на запросы духа, сильно волнующіе современныхъ христівнь, иначе сказать, темами поученій будетъ служить современная жизнь со встави ся свътлыми и темными сторонами.

Въ первые годы "Духовная Весъда" имъла значительный ус-

чати и у подписчиковъ.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА: въ Россіи 2 руб. 50 к., за границу 3 руб. 50 к. въ годъ съ перес. За 1910 и 1911 г.г. журналъ высылается по 2 руб. а за 1909 и 1911 г.г. распроданъ.

На 1/2 года, наложи, платеж. и по безденежнымъ заявленихъ

журналь не высылается.

Адресъ: Поволочь. Кіевск. губ., въ редакцію "Духовной Бесьды".

По тому же адресу можно выписывать слъдующія книги:

Поученія на воскресныя и празди. дни ц. 1 р. 50 к. Поученія и ръчи на разные случаи ц. 1 р. 50 к.

Церковная Л'втопись ц. 1 р. 50 к. Спутникъ пастыря ц. 1 р. 50 к. Очерки и разсказы ц. 1 р. 50 к.

За въру Христову ц. 1 р.

Въра, надежда, любовь, катех. поученія на Симв. Въры, мол. Госп. и 10 заповъдей ц. 65 к.

Наша въра, чтенія съ туман. карт. ц. 65 к "Благовъстникъ" на разные случаи ц. 65 к.

Книги одобрены и рекомендованы. Подписчикамъ "Дух. Бес." всв изданія ея стоющія 15 руб. 20 к. высылаются за 10 руб., а съ журналомъ на 1913 г. за 12 руб. съ пересылкой.

Подписывейтесь заблаговременно: лучшее время для подписки: сентябрь, октябрь и ноябрь, о.о. Благочиннымъ, выписывающимъ 10 экземпляровъ 11-й бысывается безплатно. Выписывайте журналъ для школъ, войскъ и народа въограждение отъ сектанства и невърія.

Редакторт-издатель, свящ. С. Брояковскій.

### ПРИНИМЛЕТСЯ ПОДПИСКА на 1913 ГОДЪ

на періодическое изданіе для учителей средней и начальной школъ, родителей и воспитателей

# Педагогическое Обозръніе.

ll-й годъ изданія.

Вступая во II-й годъ изданія, журналъ "Педагогическое Обозрвніе", какъ и въ предыдущемъ году, имветъ цвлью служить печатнымъ органомъ для учителей средней, низшей и начальной школъи вообще для широкаго круга лицъ, интересующихся педагогическими вопросами, но не имвющихъ ни большого досуга, ни достаточныхъ матеріальныхъ средствъ.

Журналъ ставить основной задачей внимательно и постоянно слъдить за современнымъ теченіемъ недагогической мысли у насъ и за границей, содъйствовать правильной разработкъ и освъщению вопросовъ, связанныхъ съ воспитаніемъ и обученіемъ, удъляя должное вниманіе вопросамъ экспериментальной педагогики и психологін, а равно и методикамъ отдъльныхъ школьныхъ предметовъ въ ихъ современномъ освъщеніи.

Стремясь постоянно держать своихъ читателей въ курсв текущихъ школьныхъ вопросовъ, журналъ особенное вниманіе обращаетъ на полноту и всесторонность информаціоннаго отдвла, а также на постановку отдвла критики и библіографіи, какъ по спеціально-педагогическимъ вопросамъ, такъ и вообще по научно-литературнымъ, Значительное мъсто будетъ отведено обозрвнію педагогическихъ и дътскихъ періодическихъ изданій и спеціально дътской литературы.

Многія статьи иллюстрируются рисунками.

Одобренный лестными отзывами, какъ педагогической, такъ и общей прессы, журналъ и во второмъ году изданія будетъ стремиться возможно поливе осуществить поставленныя цвли.

#### программа журнала:

Законодательныя постановленія и Правительственныя распоряженія по учебному в'вдомству. Оригинальныя и переводныя статьи по общимь и частнымь вопросамь школьнаго воспитанія и обученія. Методическія указанія и практическія зам'втки по предметамь школьнаго курса. Экспериментальная педагогика и психологія. Школьная гигіена. Физическое воспитаніе. Ручной трудь и искусство въ школь. Средняя, низшая и начальная школа въ Россіи и заграницей. Хроника школьной жизни и д'вятельности земствъ по народному образованію. Критика и библіографія. Обзоръ педагогическихъ и д'втскихъ періодическихъ изданій и спеціально д'втской литературы. Почтовый эщикъ. Объявленія.

Въ журналъ постоянное участіе принимають сльдующія лица: Барковъ А. С., Бахтинъ Н. Н., Беллюстинъ В. К., Борзовъ А. А., Веберъ Г. К., Веселовскій Ю А., Волковскій Д. Л., Гартвигъ А Ф., Дауге А. Г., Елачичъ Е. А., Звягинцевъ Е. А., Золотаревъ С. А., Игнатьевъ В. Е., Клюжевъ И. С., Локтинъ А. А., Мижуевъ П. Г., Мурзаевъ В. С., Оршанскій Л. Г., Первовъ П. Д., Покотило Н. П., Райковъ Б. Е., Роковъ Г., Румянцевъ Н. Е., Русова С. Ф., Саввинъ Н. А., Синицкій Л. Д., Сърополко С. О., Тумимъ Г. Г., Флеровъ А. Е., Флеровъ Н. А., Чеховъ Н. В., Шохоръ-Троцкая Н. С., Шохоръ-Троцкій С. И. и др.

Журналъ выходитъ книжками отъ 3-хъ до 5-ти печатныхъ листовъ каждая, одинъ разъ въ мъсяцъ (кромъ іюня и іюля).

### Подписная цъна:

Четыре рубля въ годъ съ доставкою, за полгода – 2 руб. 50 коп. Подписка принимается въ конторъ журнала: Москва, Никитскія ворота, Медвъжій пер., д. 4, гимназія А. Е. Флерова.

Редакторъ-издатель А. Е. ФЛЕРОВЪ.

Въ конторъ журнала "Педагогическое Обозръніе" (Москва, Медвъжій пер., гимназія А. Е. Флерова) можно пріобрътать слъдующія изданія журнала подъ общимъ заглавіемъ "Библіотека воспитанія и обученія", подъ ред. А. Е. Флерова:

обученія", подъ ред. А. Е. Флерова:
1) Гартвитъ, А. Ручной трудъ, какъ методъ обученія и воспи-

танія въ семьв и школв, ц. 45 коп.

2) Мурзаевъ, В. С. Педагогическій рисунокъ (Искусство иллюстрированія на классной доскъ), ц. 30 коп.

3) Галанинъ, Д. Наглядныя пособія въ преподаваніи ариеметики, ц. 35 коп.

Выписывающіе изъ редакціи за пересылку не платятъ.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1913 ГОДЪ

(6-й годъ изданія)

на иллюстрированный научно-популярный журналъ

# "Actpohomnyeckoe Obosphhie".

Журналъ содержитъ статьи по всемъ отделамъ астрономіи, написанныя вполне доступно. Особое вниманіе будеть уделено новинкамъ, какъ астрономіи, такъ и связанныхъ съ нею наукъ: физики, химіи, метеорологіи и физики земного шара. Предназначенный для широкаго круга лицъ, онъ будетъ заключать все, что можетъ быть полезно и интересно для всякаго, а въ особенности любителямъ

астрономіи.

Къ напечатанію приготовлень рядь статей: 1) Юпитеръ въ 1912 году, 2) Солнце и земной магнитизмъ, 3) Новыя данныя о Сатурнъ, 4) Марсъ по новъйшимъ изслъдованіямъ, 5) Солнечная энергія, 6) Поклоненіе небеснымъ свътиламъ въ древности, 7) Двънаццатое движеніе земли, 8) Движеніе солнца въ пространствъ, 9) Таинственная матерія межзвъзднаго пространства, 10) Вселенная и атомы, 11) Жизнь на планетахъ и пр. Въ каждомъ номеръ приводятся отчеты о трудахъ либителей астрономіи и указываются планы ръботь для нихъ. Кромъ того сообщаются на три мъсяца впередъ свъдънія о предстоящихъ небесныхъ явленіяхъ (положеніяхъ свътилъ на небесномъ сводъ, затменіяхъ, фазахъ луны, покрытіяхъ ею звъздъ и планетъ, падающихъ звъздахъ и проч.). Журналъ выходитъ 6– 8 разъ въ годъ, номерами 2—3 печатныхъ листа каждый, съ рисунками и чертежами.

Цвна съ пересылкой и доставкой 3 рубля въ годъ; допускается разсрочка по 1 рублю. Журналъ за прошлые годы высылается по

цвив 2 рубля каждый.

Подписка принимается въ редакціи: г. Николаевъ (Херс. губ.), Никольская ул. д. № 75,

Редакторъ-издатель Н. С. ПЕЛИПЕНКО.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1913 ГОДЪ

НА РЕЛИГІОЗНО-ПАТРІОТИЧЕСКІЙ ЖУРНАЛЪ

### "Почаевскій Листокъ".

### 26-й ГОДЪ ИЗДАНІЯ.

почаевскій Листокъ является органомъ Почаево-Лаврскаго

Союза Русскаго Народа.

., "Почаевскій Листокъ" стоить за святыни, начертанныя на союзномь знамени: за Православную Въру, Самодержавнаго Царя и за угнетенный обижаемый русскій народъ.

"Почаевскій Листокъ" будеть писать просто и понятно.

"Почаевскій Листокъ" будеть поміщать статьи и письма са-

михъ крестьянъ объ ихъ житьъ, бъдахъ и обидахъ.

"Почаевскій Листокъ" будеть выходить еженедвльно, въ прежнемъ форматв. Первыя четыре страницы "Почаевскаго Листка" будуть написаны для раздачи богомольцамъ.

Въ "Почаевскомъ Листкъ" кромъ отдъловъ религіозно-нравственнаго, "союзныя дъла" и "по нашему краю" будутъ печататься отчеты и свъдънія о дъятельности Почаевскаго Народнаго банка, о покупкъ крестьянами земли.

Цъна "Почаевскаго Листка" четыре рубля въ годъ. За границу семь рублей. За эти четыре рубля подписчики получатъ:

52 комера Почаевскаго Листка; 52 книги союзной библіотеки; Союзный настольный календарь на 1913 годъ. Служебникь, вторая часть — чинъ Вожественныя литургіи Св. Іоанна Златоустаго, Василія Великаго и Преждеосвященныхъ Даровъ, въ 16 д. листа славянской печати съкиноварью.

Подписавшіеся заблаговременно на "Почаевскій Листокъ" будуть получать ежедневно газету "Волынская Земля" до 1-го января 1913 года.

Адресъ для писемъ, денегъ и посылокъ: Почаевъ, Вол. губ. Редакція журнала "Почаевскій Листокъ".

Пробные номера высылаются безплатно.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1913 ГОДЪ

## "Задушевное Слово".

—— XXXVII годъ изданія. —————

Подписной годъ съ 1-го ноября 1912 г.—Первые №№ высылаются немедленно.

Гг. годовые подписчики журнала "З. Сл". для дётей мпадшаго возраста (отъ 5 до 9 лёть) получать 52 № и 48 премій, въ числё которыхъ: Большая ствиная картина изъ двтской жизни худ. К. Фрешля "Именинный подарокъ", исполненная хромо-литографіей въ 24 краски. 12 занимательныхъ игръ, работъ, рукодълій и т. п. для выръзыванія и склеиванія, въ видъ раскрашенных и черных листовъ, а именно: Копилка для денегъ. Кукольный домикъ. Мельница, Будка для часовъ. Лошадь-качалка. Утиное озеро. Пожарная каланча. Рыцарскій замокъ. Дядя Помъ. Приданое для куклы. Большіе глаза. Игра "Беруакъ". 6 таблицъ "Звъринецъ въ картинахъ", для рисов. и раскрашиванія. 12 Иллюстр. книжекъ разсказовъ, повъстей, сказокъ, шутокъ и пр. для маленьк. дътей, въ числъ которыхъ: Смъшныя малютки. Шутки и прибаутки. Л. А. Чарской. Мишка Топтыгинъ и его семейство. Евг. Шведера. Звърьки-Проказники. Разсказы въ стихахъ В Мазуркевича, съ рис. А. Рабье. Наша Мамуся. Сборникъ стихотвор, про маму. Составилъ И. И. Гурвичъ, съ карт. Жизнь Вабочки. А. Умнова, съ рис. автора. Фиделька. Пьеска-монологъ. В. Цъховской. 12 Вып. илл. изд. "Новыя путеш. Мурзилки и его товарищей—лъсныхъ человъчковъ", съ мн. илл. П. Кокса. 12 Вып. "Маленькій Ботаникъ". Увлекательные популярные разск. изъ жизни растеній. Х. Врюнинга, съ мног. илл. 4 Таблицы "Живопись безъ красокъ". Поучительное развлеченіе для маленькихъ дътей. 10 Вып. днаменитые русскіе мальчики", составл. для дітей младшаго возр. Вик. Русаковымъ, съ портр. и илл. (Новая серія). 4 Тетради "Школы рисованія". Проф. А. Л. Зона. (Новая серія). 6 Тетрадей "Моя первая книга обо всемъ". Энциклопедія дітскихъ знаній. Сост. М. А.

Лятскій. Съ иллюстр. Голоса звёрей. Веселая игра для дётей. Подвижной вёчный календарикъ, для вырёзыванія и склеиванія. Пёсенки малютки, сборникъ сост. Л. Ф. Энгелемъ, и мног. друг.

Гг. годовые подписчики журнала "З. Сл." для дътей старшаго возраста (отъ 9 до 14 лътъ) получатъ 52 ММ и 48 премій, въ числъ которыхъ: Царство Бабочекъ Альбомъ изъ 12 таблицъ въ краскахъ, съ объяснит. текстомъ проф. А. Берлина. 12 вып. "Писемскій для дътей". Собраніе избр. сочин. знаменит. писателя подъ ред. Н. Лернера, съ илл. 4 вып. "Альбомъ монетъ", съ объяснительн. текстомъ М. Васильевскаго. 6 вып. "Петербургъ въ семь дней". Достопримъчат. столицы въ описан. и картин, сост. С. Каръевъ. 6 вып. "Москва въ семь дней". Составилъ Сергъй Каръевъ. З вып. "Альбомъ мътокъ и узоровъ для вышиванія" русск. и франц. буквъ, монограммъ и вензелей. В вып. "Исторія книги въ Россіи", сост. С. Ф. Либровичъ, съ мног. илл. 6 вып. Настоящій Робинзонъ. А. Е. Разина, съ рисунками. 25 комнатныхъ игръ для дъвочекъ и мальчиковъ, составилъ Вадимъ Радецкій, съ рис. Тетрадь для записи Наблюд. надъ природою. Съ объяснительнымъ текстомъ и руководящею статьею М. Владимірова 10 вып. Русскія свътила науки". Біографическіе очерки Виктора Русакова, съ портретами и рис. 6 книжекъ "Вибліотеки полезныхъ свъдъній для юношества, съ иллюстр., а именно: Какъ плести самой кружева. Какъ жить, чтобъ здоровымъ быть. Какъ самому переплетать книги. Какъ сдълать самому фотографическій аппарать. Какъ устроить свою домашнюю библіотеку. Какъ самому устроить акваріумъ. Японскіе шахматы, съ таблицею и фигурами для выръзыванія и склеиванія и объяснительн. текстомъ. 6 вып. "Великіе міра". Галлерея историческихъ лицъ, въ повъствовательныхъ очеркахъ М. А. Лятскаго Съ портретами, снимками съ картинъ и пр. 12 вып. "Книги чудесъ" Натаніэля Готорна, съ иллюстр. Гранвилля и др. худ. (Новая серія). Спутникъ Школы. Календарь и записная книжка для учащихся на 1913—14 учебн. годъ въ изящн. коленк. перепл. и мног. друг.

Кром в того, при каждомъ изданіи будуть высылаться "Задушевное воспитаніе" и "Дътскія моды", а также будеть выдана книга

"Первая помощь больному ребенку".

Подписная цѣна каждаго изданія "Задушевнаго Слова", со всѣми объявленными преміями и приложеніями, съ доставкой и пересылкой,—за годъ шесть руб.

Допускается разсрочка на 3 срока 1) при подпискъ, 2) къ 1 фе-

враля и 3) къ и 1 мая—по 2 руб.

Съ требованіями, съ обозначеніемъ изданія (возраста), обращаться: въ конторы "Задушевнаго Слова", при книжныхъ магазинахъ Т-ва М. О. Вольфъ - С.-Петербургъ: 1) Гостин. Дв., 18, или 2) Невскій, 13.

### Открыта подписка на 1913 г.

на новый ежемъсячный церковно-общественный журналь:

### "ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ".

Журналь: "Голосъ Церкви", вступая во второй годъ своего изданія, имѣетъ цѣлью освъщать и разрѣшать въ строго-православномь церковномъ духѣ всѣ вопросы Вѣры и Церкви, а также и вопросы государственной, общественной, семейной и личной жизни и мысли, въ границахъ соприкосновенія ихъ съ ученіемъ Православной Вѣры и съ жизнью Православной Церкви.

Посему въ "программу" журнали входятъ: Отдълъ I: 1) Душеполезное чтеніе, т. е. статьи, дневники, письма, наблюденія и воспоминанія, а также и прочіе труды религіозно-назидательнаго содержанія, 2) Въроученіе и нравоученіе Православной Церкви, въ научно-популярномъ изложеніи и въ удовлетвореніе запросовъ нашего времени, 3) Церковная пропов'ядь на жгучіе вопросы современности, 4) Церковное управленіе, 5) Вопросы современнаго пастырства и церковный приходъ, 6) Церковная школа, 7) Внъшняя и заграничная православная миссія, 8) Внутренняя миссія, 9) Русское сектантство, соціализмъ, современный атеизмъ и спиритуализмъ, 10) Православная Церковь за границей, 11) Инославіе и иновъріе.

Отдълъ II: 12) Церковь и Государство, 13) Церковь и Общество, 14) Церковь и семья, 15) Церковь и личная жизнь человъка, 16) Церковь и современная пресса, 17) Церковь и современная мысль, 18) Библіографія и критика, 19) Политическое обозрѣніе, 20) Стихотворенія, 21) Почтовый ящикь: отвъть на запросы читателей по программъ журнала.

Въ журналъ принимаютъ участіе: просвъщенивищіе іерархи и пастыри Церкви, мужи богословской и свътской науки и литературы, а равно и видные дъятели на поприщъ церковной, государственной и общественной жизни.

### КЪ СВЪДЪНІЮ ПОДПИСЧИКОВЪ и СОТРУДНИКОВЪ ЖУРНАЛА.

1) Годовая цѣна журнала Четыре руб., съ доставк. и перес. За границу Пять руб. Подписныя деньги адресовать: "Москва. Кремль. Чудовъ монастырь. Въ редакцію "Голоса Церкви".

2) Плата за объявленія на посліднихъ страницахъ: 1 стр. 20 руб., <sup>1</sup>/2 стран. 10 руб., <sup>1</sup>/4 стран. 5 руб., <sup>1</sup>/8 стран. 3 руб. При пе-

чатаній много разъ ділается уступка по соглащенію.

3) Весь литературный матеріаль для "Голоса Церкви" надлежить направлять и за всеми справками по журналу обращаться по адресу: "Москва, Бол. Тверская Ямская, д. 48. Телеф. 172-76. Ивану Георгіевичу Айвазову". Статьи для журнала надо писать четко и на одной сторонъ листа.

4) Въ ред. журнала продаются листки народно-просвътитель-

ныхъ и миссіонерскихъ содержаній, подъ названіемъ "Лепта Обители Св. Алексъя". Цъна за 100 шт. 50 к. съ пересыл. 75 к. Редакторы "Голоса Церкви": Намъстникъ чудова монастыря архимандритъ Арсеній и

Московскій епархіальный миссіонеръ Иванъ Айвазовъ.

ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ДУХОВНЫЙ ЖУРНАЛЪ

# скресныи

### и иллюстрированная газета = ВРЕМЕННАЯ ЛЪТОПИСЬ.

27-й ГОДЪ ИЗДАНІЯ. Допущенъ въ библіотеки духовно-учебныхъ заведеній. Адресь редакціи: Москва, Мясницкая ул. домъ Николаевской цер. За 4 р. въ годъ съ пересылкой и доставкой въ 1913 г. будетъ дано:

- 52 №№ журнала иллюстрир., въ объемв 11/2 печатн. листовъ больш. формата каждый, по слъд. программв: 1) Церковь Христова въ ея прошломъ. 2) Церковь Христова въ ея настоящемъ. 3) Христіанское богослуженіе. 4) Христіанское искусство. 5) Церковная географія. 6) Евангельская проповъдь. Подвиги проповъдниковъ Евангелія на окраинахъ русской земли. 7) "Христіанская мысль. Въроученіе и нравоученіе. 8) Религіозно-нравственная оцънка художест. произведеній свътской литературы. 9) Церковно-бытовая жизнь Разсказы изъ церковно-бытовой и религіозно-нравственной жизни
- 52 №№ газеты Современная лѣтопись по слѣдующей программѣ: 1) Статьи по церковно-общественнымъ вопросамъ. 2) Церковно-общественная жизнь въ Россіи. 3) Распоряженія епархіальн. начальствъ. 4) Среди газетъ и журнал. 5) Церковно-обществен. жизнь за границей. 6) Корреспонденціи. 7) Полезныя свѣдѣнія. 8) Разныя извѣстія. 9) Смѣсь.
- 50 №№ Воскресныхъ листковъ, гдѣ будутъ помѣщаться простые назидательные разсказы изъ житій святыхъ съ нравственнымъ приложеніемъ для простого народа.

12 кн. поученій "Влаговъстникъ" на воскресные и

праздничные дни.

6 кн. "За трезвость", посвященныя вопросамь борьбы съ пьянствомъ. Въ нихъ будутъ помъщаться статьи о вредъ пьянства, разсказы, стихотворенія, свъдънія о дъятельности обществъ трезвости и развитіи трезвеннаго движенія въ Россіи.

Иллюстрированные ствиные листы по религіознонравственнымъ вопросамъ. Текстъ будетъ помвщенъ только съ одной стороны, для развъшиванія на наружныхъ ствиахъ храмовъ и школъ.

Кромѣ этого, въ 6 вып. "У церковной ограды", посвященныхъ вопросамъ приходской жизни, ея укръпленія и возрожденія.

Подписная ціна на "Воскресный День" со всіми приложеніями съ пересылкой и доставкой на годъ 4 р., на подгода 2 р. 50 коп.

Благочиные, выписывающіе журналь не менте 10 экз., получають еще одинадцатый экз. безплатно.

Подписка принимается въ Москвъ, въ редакціи: Мясницкая, д. Николаевской церкви.

Редакторъ-издатель протојерей С. Уваровъ.

### ПРЕМІЯ

**52** книги

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1913 ГОДЪ

на художественно-литературный иллюстрированный журналъ:

## "Былое и Грядущее". \*\*

подписчики получать въ течении подписного года:

52 № роскошнаго журнала съ массою рисунковъ, отпечатаннаго на хорошей глазированной бумагъ.

книги большого формата съ массою иллюстрацій, а именно:

12 книгъ "БИВЛІОТЕКИ БЫЛОЕ". Полное собраніе сочиненій К. ВАЛИШЕВСКАГО. "Петръ Великій", "Романъ Императрицы", "Царство Женщинъ", "Вокругъ Трона", "Первые Романовы", "Иванъ Грозный" и друг. 12 книгъ "БИВЛІОТЕКИ 12-й ГОДЪ" "Императоръ Александръ I", "Дневникъ Кутузова", "Записки Барклая де-Толли", "Багратіонъ", "Письма митрополита Филарета". "Наполеонъ", "Послъдніе дни Наполеона", "Маршалъ Ней", "Знаменитые Цартизаны", "Ужасы Войны", "Бъгство Наполеона", Въвздъ Императора Александра I-го въ Парижъ" ратора Александра І-го въ Парижъ".

12 книгъ. "БИБЛІОТЕКИ РУССКИХЪ ПИСАТЕЛЕЙ" Пол-ное собраніе сочиненій Хрущова-Сокольникова.

12 книгъ "НОВОСТИ ЛИТЕРАТУРЫ". Сюда войдутъ послъднія произведенія лучшихъ русскихъ писателей.

Подписавшіеся до I декабря 1912 г. получатъ премію:

4 книги. Знаменитаго романа Вс. Крестовскаго "Петербургскія Трущобы".

Подписная цъна на все изданіе безъ пересылки 12 рублей, съ пересылкою по всей Россіи 15 рублей. Допускается разсрочка въ три срока при подпискъ 5 рублей, 1 апръля 5 рублей и 1 іюля 5 рублей. Можно подписываться отдъльно на книги "Вибліотека Вылое" 5 руб. "Вибліотека 1812 годт." 5 рублей, Собр. соч. Хрущова-Сокольникова 3 рубля, "Новости Литературы" 3 руб.

Подписку просимъ адресовать по адресу редакція журнала: "Вылое

и Грядущее", Москва, Тверская, д. Филиппова, № 13.

ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1918 ГОДЪ НА ЖУРНАЛЪ

## "Церковный Вѣстникъ".

— N —

### "ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ",

издаваемые при С.-Петербургской духовной академіи.

"Церковный Въстникъ" — еженедъльный журналъ, служащій органомъ богословской мысли и церковно-общественной жизни въ Россіи и за границей.

"Церковный Въстникъ" вступаетъ въ 1913 году въ тридцать

девятый годъ изданія.

"Церковный Являясь органомъ академической корпораціи, Въстникъ" ставитъ своею задачею давать объективное обсужденіе церковныхъ вопросовъ главнымъ образомъ при участіи профессоровъ и наставниковъ академіи.

Въ программу изданія входять:

1) Передовыя статьи по вопросамъ церковной въ широкомъ смыслъ и церковно-общественной жизни.

2) Статьи и сообщенія церковно общественнаго характера, въ которыхъ обсуждаются различныя церковныя и общественныя явленія текущей русской и иностранной жизни.

3) Отдълъ "Мнъчія и отзывы", гдъ подвергаются оцънкъ наиболве интересныя и заслуживающія вниманія сужденія свътской и духовной печати по вопросамъ, составляющимъ злобу дня.

4) Отдвлъ изъ области церковно приходской практики, гдв да-

ются отвёты на различные вопросы изъ этой области.

5) Корреспонденціи изъ епархій и изъ-за границы. 6) Библіографическія замітки о новыхъ книгахъ.

7) Литопись церковной и общественной жизни въ Россіи.

8) Л'втопись церковной и общественной жизни за границей, особенно въ родственныхъ намъ по въръ странахъ.

9) Извъстія и замътки.

10) Объявленія.

Ежемвсячный журналь "ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ", старвишій изъ всъхъ русскихъ духовныхъ журналовъ (основанъ въ 1812 году), будеть выходить въ 1913 году по следующей программы:

1) Творенія святыхъ Отцевъ Церкви и намятники древне-христіанской письменности въ русскомъ переводъ по нов'яйшимъ науч-

нымъ изданіямъ ихъ текста.

2) Статьи богословскаго, философскаго и историческаго содер-

жанія, припадлежащія преимущественно профессорамъ академін.

3) Критическіе отзывы и библіографическія зам'ятки о новыхъ произведеніяхъ богословско-философской и исторической литературы, русской и иностранной.

4) Годичный отчеть о состояніи С.-Петербургской духовной

академін и журналы собраній ся совъта за текущій годъ.

5) Продолженіе Лекцій † проф. В. В. Волотова по древней церковной исторіи; въ 1913 году будеть начато печатаніе "Исторіи догматическихъ споровъ въ эпоху Вселенскихъ соборовъ".

Въ 1913 г. редакція Академическихъ журналовъ дастъ своимъ под-

писчикамъ въ русскомъ переводъ первый томъ

### "Полнаго собранія твореній св. Іоанна Дамаскина",

этого самоотверженнаго и неустаннаго защитника православія, глубокомысценнаго христіанскаго богослова, неподражаемаго и величайщаго христіанскаго пъснописца. До послъдняго времени въ переводъ на русскій языкъ появлялись лишь отдільныя и немпогія произведенія св. Іоанна Дамаскина. Предпринимаемое редакціей "Церковнаго Въстника" и "Христіанскаго Чтепія" изданіе впервые сдълаеть доступпыми широкимъ кругамъ русскаго общества всв его творенія, сохранившіяся до нашихъ дней и извъстныя наукъ, - если редакція встрътитъ со стороны нашего общества моральное сопувствие и матеріальную поддержку въ своемъ предпріятіи. Первый томъ полнаго собранія твореній св. Іоанна Дамаскина (не менъе 30 печатныхъ листовъ убористаго, но четкаго шрифта), который подписчики получать въ 1913 году, заключаеть въ своемъ составъ, на ряду съ древнимъ житіемъ и различными богословскими произведсніями св. отца, главный догматическій его трудъ "Источникъ знанія", который еще не появлялся въ русскомъ переводъ въ цвиомъ своемъ объемв.

Условія подписки—въ Россіи.

За одинъ "Церковный Въстникъ" или за одно "Христіанское Чтеніе", съ приложеніемъ перваго тома "Полнаго собранія твореній св. Іоанна Дамаскина 6 руб. 50 коп., а безъ приложенія 5 руб. За оба журнала съ приложеніемъ 9 руб., а безъ приложенія 8 руб.

За границей для всъхъ мъстъ:

за оба журнала съ приложеніемъ 11 руб 50 коп., безъ приложенія 10 руб.; за одинъ "Церковный Въстникъ" или "Христіанское Чтеніе" съ приложеніемъ 9 руб., а безт. приложенія 7 руб.

Кромъ того, подписчики имъютъ право пріобрътать, на льготныхъ условіяхъ, изданныя редакціей творенія св. І. Златоуста и преп. Өсодора Студита и "Правила Православной Церкви" съ толкованіями епископа Никодима Милаша.

Иногородные подписчики надинсывають свои требованія такь: Въ редакцію "Церковнаго Въстника" и "Христіанскаго Чтенія" въ

С.-Петербургв.

Подписывающеся въ С-Петербургъ обращаются въ контору редакціи (Консисторская ул., д. 13, кв. 7), гдѣ можно получать также отдъльныя изданія редакціи и гдъ принимаются объявленія для печатанія и разсынки при журналахъ.

Редакторы: "Церковнаго Въстника" проф. И. СОКОЛОВЪ. "Христіанскаго Чтенія" проф. Н. САГАРДА.

# Журналъ "ВЪРА и РАЗУМЪ" издается съ 1884 года; за первые двадцать лѣтъ въ журналѣ помѣщены были, между прочимъ, слѣдующія статьи:

Произведенія Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіеннскона Харьковскаго, какъ-то: "Живое Слово", "О причинахъ отчужденія отъ Церкви нашего образован-наго общества", "О религіозномъ сектантствъ въ нашемъ образованномъ обществъ", кром'ь того, пастырскій воззванія и увізщанія православнымь христіанамъ Харьковской спархін, слова и р'вчи на разные случан и проч. Произведенія Высокопреосиященнаго Арсенія, Архіенискона Харьковскаго, какъ-то: бесъды, слова и ръчи на разные случан и проч. Произведенія другихъ писателей, какъ-то: "Петербургскій періодъ пропов'єднической д'єятельности Филарета, митроп. Московскаго", "Московскій періодъ пропов'єднической дізятельности его же". Профес. И. Корсунскаго. — Религіозно-правственное развитіе Императора Александра 1-го и пдея священнаго союза". Профес. В. Надлера. — "Архісинскопъ Иннокентій Борисовъ". Біографическій очеркъ Свящ. Т. Буткевича. — "Протестантская мысль о свободномъ н независимомъ пониманіи Слова Божія". Т. Стоянова (К. Истомина). — Многія статьи о. Владиміра Гетте въ переводъ съ французскаго языка на русскій, въ числъ коихъ помъщено "Изложеніе ученія каволической православной Церкви, съ указаніемъ разностей, которыя усматриваются въ другихъ церквахъ христіанскихъ .-- "Графъ Левъ Николаевичъ Толстой". Критическій разборъ Проф. М. Остроумова, — "Образованные евреи въ своихъ отношеніяхъ къ христіанству". Т. Стоянова (К. Истомина). -- "Западная средневъковая мистика и отношение ей къ католичеству". Историческое изследование А. Вертеловскаго. -- "Имеють-ли каноническия или общеправовыя основанія притязанія мірянъ на управленіе церковными имуществами ?— В. Ковалевскаго. — "Основныя задачи нашей народной школы". К. Истомина. — "Принципы государственнаго и церковнаго права". Проф. М. Остроумова. — "Современная апологія талмуда и талмудистовъ". Т. Стоянова (К. Истомина).— "Теософическое общество и современная теософія". Н. Глубоковскаго.—"Очеркъ православнаго церковнаго права". Проф. М. Остроумова.—"Художественный натурализмъ въ области библейскихъ повъствованій". Т. Стоянова (К. Истомина).—"Нагорная проповъдь". Свящ. Т. Буткевича.— "О славянскомъ Богослуженіи на Западъ". К. Истомина. — "О православной и протестантской проповъднической импровизаціи". К. Истомина. — "Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтін до Ватиканскаго собора (1869—70 г.г.) включительно". Свящ. І. Арсеньева. — "Историческій очеркъ единовърія". П. Смирнова.--, Зло, его сущность и происхожденіе". Профес.-прот. Т. И. Буткевича. — "Обращеніе Савла и "Евангеліе" св. Апостола Павла". Профес. Н. Глубоковскаго. — "Основное или Апологетическое Богословіе". Профес. — прот. Т. Й. Буткевича. — Статьи объ антихристь. Профес. А. Д. Бъляева. — "Книга Рувь". Преосвященнаго Иннокентія, епископа Сумскаго (нынъ Экзарха Грузіи).— "Религія, ея сущность и происхожденіе". Проф.—прот. Т. И. Буткевича.— "Естественное Богопознаніе". Профес. С. С. Глаголева. — Философія монизма". Профес. — прот. Т. Буткевича. — "Матерія, духъ и энергія, какъ начала объективнаго бытія". Проф. Г. Струве — Краткій очеркъ основныхъ началъ философін". Профес. П. И. Линицкаго.— "Законъ причинности". Профес. А. И. Введенскаго.— "Ученіе о Святой Троицъ въ новъйшей идеалистической философіи". Профес. П. П. Соколова.— "Очеркъ современной французской философіи". Профес. А. И. Введенскаго.— "Очеркъ исторіи философіи". Н. Н. Страхова.— "Этика и религія въ средъ нашей интеллигенціи и учащейся молодежи". Профес. А. Шилтова.— "Психологическіе очерки". Профес. В. А. Снегирева. - Чтенія по космологіи. Профес. В. Д. Кудрявцева. - "Законъ жизни" Профсс. Мечникова. Д-ра М. Глубоковскаго.

А также въ журналъ помъщаемы были переводы философскихъ произведеній Сенеки, Лейбница, Канта, Каро, Жане, Фулье и многихъ другихъ философовъ.

### ОТЪ РЕДАКЦІИ

### СВЪДЪНІЯ ДЛЯ ГГ. СОТРУДНИКОВЪ и ПОДПИСЧИКОВЪ.

Адресы лицъ, доставляющихъ въ редакцію "Вѣра и Разумъ" свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тѣ условія, на которыхъ право печатанія получаемыхъ редакцією литературныхъ про-изведеній можетъ быть ей уступлено.

Обратная отсылка рукописей по почтъ производится лишь по предварительной уплатъ редакціи издержекъ деньгами или марками.

Значительныя измѣненія и сокращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами.

Жалоба на неполученіе какой-либо книжки журнала препровождается въ редакцію съ обозначеніемъ напечатаннаго на адресѣ нумера и съ приложеніемъ удостовъренія мѣстной почтовой конторы въ томъ, что книжка журнала дѣйствительно не была получена конторою. Жалобу на неполученіе какой-либо книжки журнала просимъ заявлять редакціи не позже, какъ по истеченіи мѣсяца со времени выхода книжки въ свѣтъ.

О перемънъ адреса редакція извъщается своевременно, при чемъ слъдуетъ обозначать, напечатанный въ прежнемъ адресъ, нумеръ; за перемъну адреса уплачивается 30 коп.

Посылки, письма, деньги и вообще всякую корреспонденцію редакція просить высылать по слѣдующему адресу: въ г. Харьковъ, въ зданів Харьковской Духовной Семинаріи, въ редакцію журнала "Въра и Разумъ".

Контора редакціи открыта ежедневно отъ 8-ми до 3-хъ часовъ по полудни; въ это-же время возможны и личныя объясненія по дѣламъ редакціи.

Редакція считаеть необходимымь предупредить г.г. своих подписчиковь, чтобы они до конца каждой четверти года не переплетали своихь книжекь журнала, такь какь при окончаніи каждой четверти, сь отсылкою посльдней книжки, имь будуть высланы для каждой части журнала особые заглавные листы, сь точнымь обозначеніемь статей и страниць.

Объявленія принимаются за строку или мѣсто строки, за одинъ разъ 30 к., за два раза 40 к., за три раза 50 коп.